FL H»,(C}J?}

“.&

“* ”)’W“W“\ 10 DI THEODORE v;w BEZE
(@,ﬁ»!l‘“}’ LeUB) b

A @ ( R“\ f?,/?x 8“1"@) (/\

EBs atto ‘Qk A (0)””’ h”m (’4’ J/J//’%’!’W ey 74 ,,,,, /,Wm/éf;saffér/ Al




~~ MARIO TURCHETTI

~ ’EPISTOLARIO DI THEODORE DE BEZE (1519-1605)
' E LA RICERCA STORICA.




Y

« Porro ut intelligas [Beza], dum
Vos in aestu et arena serio certatis, me
hic in umbra velitari... ».

Calvino a Béze,
Ginevra 7 ottobre 1561.




L’interesse storico per gli epistolari delle grandi personalitd del XVI
secolo va crescendo grazie all'impegno di editori scientifici che trovano in
essi uno dei modi pitt sicuri e utili di contribuire al progresso della ricerca
storica.

Perché la lettera, specialmente la lettera privata?

Mentre ’epistola pensata per la pubblicazione (ad es. sotto forma di
dedica, di prefazione di un’opera) obbedisce a inevitabili criteri stereotipi e
ad esigenze esterne in vista della critica ufficiale (anche nelle inflessioni
retoriche e, spesso, convenzionali) la lettera privata & espressione di opi-
nioni soggettive piti aderenti alla interna personalitd dell’autore che, mentre
scrive sui fatti recenti, ragiona «a caldo» sugli avvenimenti ignorandone
’esito. Questo carattere sincronico privilegia il genere epistolare, o anche
del diario, rispetto a quello delle memorie, dei ricordi — commentari, an-
nali, storie, etc. — e delle altre sintesi narrative che ripensano i fatti alla
luce del come le cose andarono a finire.

Pertanto, nel caso di lettere contenenti opinioni € commenti sugli acca-
dimenti generali, I'interesse dello storico & attratto non solo dai giudizi pitt
o meno azzecacti, che denotano un non comune intuito politico, ma anche
dalle inesattezze di valutazione, dalle previsioni poco felici, formulate sotto
I'impulso delle angosce o delle speranze. Anche quando la storiografia suc-
cessiva, abbracciante un quadro storico pitt ampio, decretera a posteriori la
maggiore o minore adeguatezza di quei giudizi rispetto alle congiunture ad
essi contemporanee, essa non intacchera il valore di quelle opinioni in quanto
testimonianze dirette di fatti percepiti in quel preciso momento storico, da
un particolare punto di vista — infatti non & stabilito che l’esito debba
qualificare storicamente la serie dei fatti che lo precedono.

Ora, se all'importante fattore sincronico si aggiunge la completezza della
trascrizione, che prende cura di non mutilare la varietd delle testimonianze
privilegiando questo o quell’argomento, & facile rilevare I’inapprezzabile




utilita dei grandi epistolari sia per lo studio di una vasta gamma di fenomeni
osservati nella lunga durata sia per la individuazione e caratterizzazione
di particolari avvenimenti colti nei singoli momenti del loro formarsi.
Questo insieme di peculiaritd motiva il grosso lavoro di indagine, di
ispezione in archivi e biblioteche, di raccolta di autografi, di manoscritti ori-

ginali o riprodotti, di collazione, di analisi e di critica del testo, fino alla,

interpretazione interna del contenuto e alla definizione dell’apparato critico.
In molti casi il risultato finale ha richiesto il lavoro preparatorio di pit di
una generazione di studiosi. Si pensi al monumentale epistolario di Erasmo,
parzialmente pubblicato numerose volte vivente ’autore, e poi ampliato nelle
edizioni successive fino a quella completa di riferimento di Philip Schuyler
Allen, ancora elaborato nella odierna traduzione francese in corso di pub-
blicazione a Bruxelles. Qualche volta si & resa necessaria una revisione delle
trascrizioni assieme a un completamento, come nel caso delle lettere di Me-
lantone le quali, gia approntate da Karl Gottlieb Bretschneider per il Corpus
Reformatorum, vengono via via ripubblicate da Heinz Scheible.

Ma le odierne possibilitd di miglioramenti e di completezza non sminui-
scono i pregi delle grandi edizioni ottocentesche né limitano il beneficio che
generazioni di storici hanno potuto trarre da opere come il Thesaurus Episto-
licus Calvinianus offerto dai teologi strasburghesi Wilhelm Baum, Eduard
Cunitz e Eduard Reuss. Lo stesso pud dirsi dei preziosi epistolari di Lutero
e di Zwingli dei quali le edizioni di Weimar e di Berlino rispettivamente,
rimangono strumenti insostituibili di consultazione. Ovviamente le piti recenti
edizioni di corrispondenze mettono a profitto i contributi che, col progresso
generale della ricerca, rettificano e ampliano I'informazione relativa e miglio-
rano anche i criteri redazionali e i modi di consultazione, come si sta verifi-
cando anche per la pubblicazione in corso della corrispondenza di Martin
Butzer edita da Jean Rott (ma gia studiata da Jacque V. Pollet), di Heinrich
Bullinger curata da Ulrich Gibler, Fritz Biisser e altri; e come si pud
costatare nell’edizione ora completa della corrispondenza di Julius Pflug edita
J. V. Pollet.

Cio riguardo ai teologi, ma non soltanto alla teologia. Infatti, conside-
rando che in questo periodo i problemi religiosi sono indissolubilmente legati
a quelli di ordine politico, giuridico, economico, culturale e sociale, & age-
vole rendersi conto del complemento indispensabile di informazioni che questi
epistolari apportano alla conoscenza della storia generale assieme agli altri,
cui si & pure prestata la dovuta attenzione, degli ambasciatori diplomatici,
dei nunzi, dei legati pontifici, degli informatori privati, degli uomini di
cultura, dei capi di governo.

Nel quadro della storiografia « epistolare » del XVI secolo, la Corre-
spondance de Théodore de Béze occupa un posto centralissimo tanto per

Pimportanza e varietd dei problemi che vi si agitano quanto per la dislo-
cazione europea dei corrispondenti per i quali Ginevra, proiettata ormai sulla
scena internazionale, costituisce un punto di riferimento obbligato per infor-
mazioni, consulti e direttive.

L’interesse prestatole dagli storici rimonta alla fine dell’Ottocento
quando, alla scomparsa di Aimé-Louis Herminjard (maestro incontestato e
curatore della nota Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue
francaise), si volle seguitare 'opera di raccolta e catalogazione delle lettere
di Beze e riunirle presso il Musée historique de la Réformation di Ginevra.
Grazie al paziente lavoro di Hippolyte Aubert, ripreso dopo un quarto di
secolo dal nipote Fernand Aubert e considerevolmente arricchito dalla peri-
zia filologica e dall’erudizione di Henri Meylan, il primo volume & appatso
nel 1960. Gli altri hanno fatto seguito con una certa regolarita biennale, una
volta che a quel lavoro di critica storica si & innestato il decisivo contributo
di Alain Dufour, formatosi anche lui a I’Ecole des Chartes, che da assiduo
collaboratore & andato assumendo la direzione dell’impresa, affiancato da
altri studiosi che vi hanno periodicamente assicurato 1’assistenza (Arnaud
Tripet, Alexandre De Henzler, Claite Chimelli, Mario Turchetti ¢ Béatrice
Nicollier).

L’interesse storico per i diversi volumi (finora undici, comprendenti gli
anni 1539-1570) varia e cresce secondo il punto di vista e gli interessi del
lettore, ché mentre il primo (fino al 1555) & specialmente centrato sulla
persona di Beze, brillante ellenista, poeta, giovane professore all’Accademia
di Losanna, attraverso gli altri volumi si assiste all’ascesa della sua figura,
che, da aiutante di Calvino, gli subentra nella direzione della grande opera di
Riforma nell’Europa centrale.

La sua « ascesa » durante il periodo che giunge al 1564 (morte di Cal-
vino) & stata notata in due momenti, nel 1557 e nel 1561, che corrispon-
dono all’acuirsi della crisi del protestantesimo francese.

L’orizzonte di Ginevra sembra d’un tratto offuscato da avvenimenti che
compromettono gravemente la ben avviata realizzazione della Riforma e la
stessa vita dei fedeli. In Savoia, la vittoria di Emanuele Filiberto a S. Quin-
tino incoraggia il duca a intensificare i suoi sforzi nella persecuzione dei val-
desi piemontesi, In Francia, gli incidenti della rue Saint-Jacques fanno pen-
dere I'imminente condanna a morte sui fedeli sorpresi durante un’assemblea
per il culto. Intanto in Germania Luterani e cattolici tentano di trovare un
accordo nei progettati colloqui di Worms e Francoforte. Occorre subito un
uomo teologicamente preparato e di sicure capacitd diplomatiche per sceve-
rare le soluzioni pitt idonee di problemi umanitari, dottrinali e di politica
ecclesiastica, tali da mettere in gioco I’avvenire della Riforma. Calvino non
ha dubbi: & Beza che dovra condurre la delegazione di teologi che da Ginevra,




attraverso la Svizzera, si rechera a Worms per negoziare in un sol colpo un
accordo dottrinale fra luterani e calviniani, 'appoggio politico dei principi
di Germania a favore dei fedeli di Francia e I'intervento diplomatico dei can-
toni svizzeri e dei principi tedeschi presso il re di Francia al fine di dissua-
dere il duca di Savoia dal perseguitare i valdesi.

In tali frangenti, in cui la situazione gravissima va affrontata col mas-
simo tatto, la condotta di Beza mette in luce le sue qualitd singolari che
attirano I’ammirazione di Melantone, di Johann Sturm e di altri teologi, fra
i quali Jacob Andreae e Johann Brenz, suoi prossimi avversari. Ma il suo
ruolo di negoziatore, sperimentato con successo anche in altre circostanze,
raggiunge la massima notorietd nel 1561, quando egli & non solo ammesso,
ma invitato a esporre la veritd evangelica nientemeno che di fronte al re
cristianissimo e alla corte di Francia. Il colloquio di Poissy, apertosi nel set-
tembre di quell’anno fra cattolici e riformati, pud essere indicato come il
momento di massima tensione nella politica ecclesiastica del governo, che
vede porsi in alternativa due soluzioni estreme: lo sterminio degli eretici o
la concessione di una provvisoria tolleranza del culto riformato. Alternativa
mediata dal progetto di consentire a una effettiva opera di riforma interna
della Chiesa tradizionale per favorire il ritorno dei separati all’unitd confes-
sionale e, cosl facendo, scongiurare la minaccia di una guerra civile.

11 terzo volume della Correspondance de Béze, con i suoi testi rivelatori,
spesso inediti, e con le sue note esplicative da conto del procedere serrato delle
trattative e del quotidiano evolversi della situazione in un momento stotico
chiave per chiarir il difficilissimo problema dell’origine delle guerre di reli-
gione. Mentre Beze si destreggia tra le decise richieste di fermezza dottrinale
da parte di Calvino e lesigenza di « condiscendenza », presupposto neces-
sario nei tentativi di elaborare formule dottrinali di comune consenso coi
cattolici, fra i due periodi di conferenze interconfessionali a Saint-Germain-en-
Laye (29 settembre- 13 ottobre 1561; 28 gennaio-11 febbraio 1562), la
sua permanenza a corte, I'influenza esercitata sulla regina madre insieme con
Pietro Martire Vermigli, il prestigio crescente della sua persona al servizio
della causa protestante, sono tutti elementi ancora insufficientemente stu-
diati i quali vanno posti in relazione alla lenta ma continua penetrazione
delle idee riformate in ambienti vicini alla corte e nello stesso Consiglio pti-
vato del re, dimostrandosi cosi efficaci da rendere plausibile un’idea che an-
cora qualche mese prima manteneva tutta la carica di tradizionale inaccet-
tabilita: la tolleranza.

In effetti, I'irraggiamento a corte della personalitd di Béze, la sua cul-
tura, la penetrante dialettica, la competenza teologica, la raffinata capacita
di persuasione, fanno del suo soggiorno a corte un enisodio che non rimane
circoscritto allautunno-inverno fra il ’61 e il ’62, ma i cui effetti gli confe-

riscono Iimportanza di fatto storico. Certo che da allora Béze non & pit
soltanto il coadiuvatore di Calvino. Anche se il carisma del Riformatore
rimane indiscusso, & tramite la parola di Béze che si esprime il pensiero del
protestantesimo francese. E alla sua azione personale che sembra possibile
attribuire I’evoluzione spirituale che approda alla redazione e all’emanazione
delle « Lettres patentes » del 17 gennaio 1562, ossia editto di tolleranza
provvisoria. In proposito l'epistolario bezano del periodo chiarisce una quan-
titd di problemi e non manca, d’altronde, di sollevarne altri, anche in rela-
zione agli anni seguenti, marcati dalle guerre di religione.

Gli argomenti che tengono vivo linteresse del lettore sono di una ric-
chezza e varieta tali da non sembrare privilegiare per importanza una dimen-
sione particolare della realta cinquecentesca. Certo, trattandosi di un teologo,
moderatore della Compagnia dei Pastori, organizzatore capo — dopo il
1564 — delle Chiese riformate di Francia, le questioni di ordine teologico si
trovano con maggior frequenza sotto la penna dei corrispondenti., Ministri,
pastori, teologi anche di altre confessioni, sono uomini di chiesa impegnati
a discutere, a precisare articoli di fede, a chiarire regole disciplinari per
conformarvi coerentemente le strutture nascenti delle istituzioni ecclesiastiche.
Ma in quello scambio di dubbi e di pareri non si perde di vista lo sfondo
sociale dei problemi.

La lunga e importante controversia col gentiluomo riformato Jean Morély
(fautore di una strutturazione della disciplina ecclesiastica decentralizzata da
Ginevra, e conforme in linea di massima al congregazionalismo di tipo nglese
moderno) non ¢ riducibile a una polemica interna e riservata, perché investe
e mette in discussione la stessa missione religiosa e politica delle Chese rifor-
mate inserite in un ampio contesto sociale in via di stabilizzazione. E le
preoccupazioni di Beze, di cui non si finisce di rilevare Iintuito politico, non
si esauriscono nell’affermare e imporre la priorita del modello ginevrino.
Nelle sue lettere e nell’insieme del suo atteggiamento verso il dissenso di
Morély si palesa la vigile responsabilita per la carica innovativa e per
il carattere dirompente inerenti alla diffusione della Riforma nei paesi in cui
¢ pitt drammatico il fermento sociale. Nei Paesi Bassi che tentano di scuo-
tere il giogo spagnolo; nel regno di Francia in cui la guerra civile in corso fa
temere drastici rivolgimenti istituzionali. Il rigore della disciplina ecclesiastica
ribadito da Beze diventa anche un importante fattore di equilibrio, atto a
scoraggiare una degenerazione del movimento riformatore in rivoluzione so-
ciale, che metta a repentaglio finanche lautoritd del monarca.

Tuttavia Pottica politica, attraverso la quale si pud interpretare Iarti-
colatsi delle controversie teologiche, rischia di fornire un’immagine deformata
di esse quando si perda di vista la loro propria dimensione religiosa. B noto
che il dibattito circa I'Eucaristia, con le sue interminabili polemiche fra




protestanti e cattolici, fra gli stessi protestanti e pure fra teologi all’interno
della stessa confessione, assunse proporzioni tali da polarizzare una parte
notevole di tutta la storia della Riforma. Eppute le controversie teologiche
tra flaciani e filippisti (luterani intransigenti seguaci di Matthias Flacius
Illyricus, e luterani seguaci di Melantone), fra « sacramentari » zwingliani e
« ubiquisti » luterani, nelle quali Béze si oppone a Brenz, Marbach a Bullinger,
Heshus a Calvino e a Beze, Westphal a Calvino, a Béze e a Bullinger, non
sono mere dispute scolastiche, ché in virth di esse si precisano le dottrine
sui modi della Presenza del Cristo nell’Eucaristia, le cui definizioni vanno
personalizzando le ortodossie dei rispettivi blocchi protestanti.

Se non mancano risvolti politici nelle scelte dottrinali, essi non bastano
a motivarle, Le adesioni di Beze alla Confessio Helvetica circa Iarticolo su
I’Eucaristia, poste in relazione alle adesioni, piuttosto dichiarate che di fatto,
alla Confessio Augustana, pongono problemi non semplicisticamente risolvi-
bili e spiegabili anche quando si tengano presenti i riflessi politici di ciascuna
preferenza confessionale, in quanto egli aveva bisogno tanto dell’alleanza di
Zurigo e dei cantoni svizzeri quanto dell’appoggio dei principi luterani di
Germania. Si farebbe torto alla comprensione della dimensione religiosa,
e si mostrerebbe di non intendere il processo storico di precisazione dottri-
nale, se quel travaglio fosse pensato come vincolato unicamente a scelte
politiche congiunturali. Le argomentazioni storiche, i criteri ermeneutici, il
ricorso ai testi patristici, l'uso delle risorse dialettiche e filosofiche, il rigore
dogmatico, quali si osservano nella Corrispondenza di Béze, rivelano una coe-
renza interna, una preoccupazione incessante e un impegno morale che non
possono essere ridotte a motivazioni dettate dalle circostanze.

Considerazioni analoghe andrebbero riportate rignardo agli altri temi caldi
del dibattito, che sono altrettante chiavi di volta dell’architettura spirituale
del Protestantesimo: la giustificazione (contro Osiander), la predestinazione
(contro Castellione), la trinita (contro Serveto, Biandrata et al.), la natura
del Cristo (contro Stancaro, Gentile), il peccato originale (contro Flacius),
la scomunica (contro Erastus), etc. Per essi lo storico che non resta nell’am-
bito della dogmatica e della controversistica, deve ricorrere ad altri registri
interpretativa se vuole captare stati d’animo, crisi morali, conversioni sof-
ferte, slanci spirituali, vocazioni ispirate alla pietd, movimenti della coscienza
nei quali si possa rintracciare il formarsi d’un cristianesimo rinnovato.

Si sa che le difficclta di analisi critica di tali elementi richiede una stru-
mentazione raffinata, per la quale non si dispone di una metodologia che non
sia quella che fa ricorso al talento personale dello storico (si pensi all’impa-
reggiabile arte storica di un maestro come Lucien Febvre). Ma se & arduo con-
cettualizzare segreti stati d’animo e sottoporli a un trattamento « scientifico »,
al quale d’altronde non sono di grande aiuto le pur numerose possibilita

delle statistiche verbali né i mezzi dell’analisi seriale del linguaggio, nondi-
meno molte di queste lettere familiari e personali, stilate in tono vivo e
caloroso spesso confidenziale, si offrono al lettore capace di penetrarne i
messaggi che vi palpitano dentro.

Da parte sua, tuttavia, anche allo storico rigoroso che esiti ad avventu-
rarsi nelle paludi della psicologia collettiva e della psicologia religiosa, si
dischiudono vastissimi campi d’indagine collegati e, nel contempo, distinti da
quello specificamente religioso, i quali comprovano per altri rispetti la pecu-
liarita dell’epistolario bezano. Per costatare quanto breve sia il passo dal piano
ecclesiologico al piano politico ecclesiastico, si veda la Consultazione inviata
da Beza alle Chiese d’Inghilterra il 25 giugno 1568, nella quale le defini-
zioni calibrate di lex ceremonialisi, di res mediae o res indifferentes, la de-
scriptio conscientiae, servono quasi da supporto ideologico alle illuminanti de-
duzioni circa la constitutio politica et ecclesiastica, la unitas Catholicae Ec-
clesiae, '« aristocrazia » ecclesiastica, fino alle determinazioni delle funzioni
e dellofficium del magistrato cristiano.

Numerosi sono in tutto I’epistolario i documenti attestanti la progres-
siva strutturazione amministrativa, giuridica e istituzionale della nuova so-
cieta. Se con l'accettazione della Riforma Ginevra aveva trovato nelle Ordon-
nances Ecclésiastiques di Calvino uno statuto giuridico cui riportarsi, la legit-
timazione e ufficializzazione della Riforma in altri centri del regno francese
posero a partire dal 1562 non pochi problemi agli amministratori della giu-
stizia, ai legisti, ai notai specialmente in materia di ereditd, di succes-
sione, in diritto matrimoniale. Le consultazioni che si richiedono a
Ginevra su casi particolari, fanno presto sentire l'esigenza di compilare
una sorta di codice di diritto positivo piti rispondente alla nuova realtd giu-
ridica della societa e, pertanto, di « mettre doresenavant par escript les deli-
berations, advis et ordonnances, et autres cas dignes de memoire, concernantz
Iestat et police de ’eglise pour s’en ayder en temps et lieu ».

Cosl attraverso la corrispondenza si osservano dal basso i riflessi sociali
ed economici della istituzionalizzazione della Riforma che, nel caso particolare
di Ginevra, trasformano 'identitd etnica della cittadina savoiarda. Dalla se-
conda meta del XVI secolo, ’economia agraria e mercantile, incrementata da
una sempre pitt specializzata attivita bancaria, conferisce una caratterizzazione
speciale alla fisionomia di quel certo mondo protestante. Del resto, lo studio
di questo processo evolutivo, quale si delinea nella corrispondenza sotto mol-
teplici aspetti, ¢ considerevolmente agevolato dal sussidio della parallela pub-
blicazione del Registre de la Compagnie des Pasteurs de Genéve (finora sette
volumi, comprendenti gli anni fra il 1546 al 1599, a cura di Jean-Francois
Bergier, Robert-M. Kingdon, Alain Dufour, Olivier Fatio, Olivier Labarthe,
Sabine Citron, Marie-Claude Junod, Micheline Tripet, Bernard Lescaze, Michel




Grandjean e Gabriella Cahier), in cui sono quotidianamente annotati e com-
mentati gli statuti giuridici adottati, i processi celebri di Bolsec e di Setveto,
le procedure riguardanti 'ospedale, le scuole, il commercio, i provvedimenti
per far fronte alle carestie e alle epidemie, le relazioni esterne coi cantoni e
con gli altri stati, e tutti i fatti vitali del territorio.

Ma fra gli avvenimenti notevoli del periodo, quello che maggiormente
inquieta Beze e i suoi corrispondenti & senza dubbio lo stato permanente di
guerra di fronte al quale Ginevra & chiamata a fare ogni sforzo possibile
affinché non venga intralciato il progresso di evangelizzazione, e sia garan-
tita la vita dei suoi adepti.

Negli otto volumi che coprono la corrispondenza fra il 1562 e il 1570
non vi sono soltanto registrati nei dettagli i negoziati diplomatici, le trattative
per reclutare soldati e raccogliere fondi di sussidio, i giochi strategici delle
alleanze, i ragionamenti che fanno optare per una tattica particolare, i giudizi
via via cangianti sulla condotta dei qubernatores, le desolanti costatazioni
per le vessazioni dei fedeli decimati dalle battaglie oltre che dalle carestie
e dalla peste. Vi & nel testo delle lettere qualcosa che non si lascia catalo-
gare in statistiche riepilogative; che non pud essere sintetizzato nel racconto
storiografico. In quelle pagine, in quelle frasi stanno momenti di vita, con-
tenuti spirituali di uomini trepidanti per « la causa », animati da una straor-
dinaria fiducia nell’assistenza della Provvidenza. Unicamente la lettura diretta
del documento consente a noi, lontani destinatari, di sintonizzarci sulle riso-
nanze di quegli eventi; di entrare in contatto da essere a essere, in virtd di
un ineffabile flusso di « contemporaneita ».

Le intense e frequenti lettere di Beze a Bullinger, di Bullinger a Beze,
sembrano scandire i giorni e le settimane di quegli anni tormentosi con pul-
sazioni regolari. Fra loro ¢’¢ piltt di una corrispondenza: un’affinitd di con-
cezioni, una comunanza di aspirazioni, una convergenza di interessi, le quali
non travalicano, tuttavia, in una confidenza dimentica del rispetto formale.
Eppure l'interlocutore preferito di Béze, Pantistes deila Chiesa di Zurigo, che
aveva esercitato su Calvino un influsso notevole grazie all’equilibrio di giu-
dizio e all’atteggiamento risoluto nei momenti pitt difficili, come in occa-
sione dell’affare Serveto, Heinrich Bullinger sembra avere anche su Béze
un’influenza di maggior peso di quanto la storiografia non abbia rilevato.

La personalita di Bullinger & forgiata da una disciplina che si mantiene
rigorosamente conforme al dettato del maestro, Zwingli. Sul piano dottrinale
essa si manifesta anche in una relativa avversione ai principi informatori della
Confessio Augustana, alle concezioni luterane su I'Eucaristia e, con qualche
eccezione, agli articoli essenziali della fede. Tale incompatibilith di fondo
imprime a tutto il movimento zwingliano, e con piti evidenza al tempo di

Bullinger, una direzione divergente, talvolta diametralmente opposta, alle
tendenze e ai progetti del protestantesimo germanico.

Questo ¢ un primo elemento che non va trascurato nella considerazione
della crescente attrazione impressa al calvinismo in direzione di Zurigo nel
ventennio 1550-1570. Attrazione che sul piano politico trova un riscontro
pratico nell’atteggiamento di Bullinger il quale, benché tenga a mantenere la
tradizionale posizione di neutralita anche adesso innanzi al conflitto civile
francese (un patto di alleanza vincola i cantoni al re di Francia), non manca
di dare assistenza agli ugonotti ora contrastando nei territori elvetici il reclu-
tamento di truppe da parte di emissari di Carlo IX, destinate a combattere
i riformati, ora assicurando a Ginevra la protezione diplomatica e militare
contro le minacce rappresentate dall’accerchiamento del duca di Savoia (nel
1564 le circoscrizioni di Thonon, Ternier e Gex tornano sotto la giurisdi-
zione savoiarda), e nella eventualitd di un’azione ostile periodicamente pa-
ventata da parte di una progettata lega cattolica capeggiata da Filippo II.

Nella corrispondenza bezana Bullinger & il pit sollecito, il piti avido
di notizie sulla guerra in atto, il pilt premuroso a scccorrere i riformati nei
limiti delle sue possibilita e delle sue opzioni di principio. Ma una cosa
appare chiaramente fin dall’inizio del suo mandato: lintransigenza dottri-
nale che lo rende indisponibile a ogni tentativo di concordia sia coi cat-
tolici che con i luterani. Lo aveva gia mostrato ne! 1535, in occasione di
un progetto di accordo coi cattolici patrocinato da Martin Butzer. Lo aveva
comprovato in altre circostanze e specialmente nel 1557, quando ai colloqui
interconfessionali di Worms erano stati invitati anche i teologi ginevrini.
E non & forse un caso che al culmine delle trattative di concordia fra cattolici
e riformati, durante i prepatativi del colloquio di Poissy e nel corso delle
conferenze di Saint-Germain, il silenzio di Bullinger con Béze tra il 25 giugno
1561 e il 27 maggio 1562 sia rotto solo una volta con la sua lettera del 24
novembre, in cui assieme a convenevoli assai cordiali e senza dubbio sin-
ceri, le sue vere preoccupazioni saltano fuori in una breve frase verso la
fine: in guardia dai teologi tedeschi e dalla loro volonta di inserire in Francia
la Confessione Augustana, « a qua imprimis cavendum nobis omnibus non
ignoras [Beza] ».

Questo atteggiamento fermo, costante, irremovibile, che i suoi biografi
tendono o a marcare per sottolineare la sua coerenza dottrinale oppure a
sfumare per proporre all’occasione un Bullinger « ecumenico », questa riso-
lutezza quale appare nella Correspondance de Béze anche per gli anni suc-
cessivi al ’61, sono per inquietare gli storici delle guerre di religione, ove
si osservi 'incidenza di tale posizione sulle scelte dottrinali di Béze e sulle
preferenze strategiche di Ginevra.




E Beze ¢ un amico di Bullinger, amico fedele, come fedele egli & e
rimane al suo maestro, al padre spirituale, Calvino. Di Calvino egli conferma
le scelte politiche fondamentali, come la decisione di vincolare I’affermazione
della Riforma francese al carro dei principi del sangue, ad Antonio di Bor-
bone prima, al principe di Condé negli anni delle prime guerre, e al giovane
Enrico di Navarra pitt tardi. Di Calvino condivide integralmente la dottrina
e sul piano teologico e sul piano giuridico, intervenendo in suo sostegno, e
con quale risonanza, nel dibattito sulla coercizione degli eretici, sulla que-
stione della predestinazione e sui pitt vitali argomenti confessionali dall’Eu-
caristia alla Trinitd. Giusto dunque ha visto la storiografia che ha esaltato
la coerenza di Beze ottemperante alle linee direttrici calviniane: « La fidélité
du disciple devenu alter ego reste indéfectible; on chercherait en vain la
moindre trace d’une faille doctrinale ou un désaccord sur quelque point de
politique ».

Fedelta nelle posizioni acquisite e ferme. Ma fedeltd anche nelle incer-
tezze e indeterminatezze, almeno temporanee, della dottrina calviniana. Cal-
vino sottoscrive alla Confessio Augustana nel 1531, e sottoscrive al Consensus
Tigurinus nel 1549. Gia alcuni contemporanei avevano notato la sua posi-
zione, in certo qual modo, intermedia, di cui gli avversari (i sorbonici D’Espen-
ce e De Sainctes) non gli risparmiamo I’addebito rilevando, ossia denun-
ziando, la sua « media sententi» fra luterana e swingliana ad es. su L’arti-
colo decisivo dell’Eucaristia. Nonostante le successive e graduali precisazioni
la dottrina ginevrina non sembra del tutto definita quando a Gdppingen, nel
1557, Béze redige una confessione di fede da presentare ai principi di Ger-
mania che dovrebbero intervenire presso il re di Francia in favore dei rifor-
mati. Infatti, alcune inflessioni ambigue nel testo bezano, fanno maliziosa-
mente esultare alcuni teologi tedeschi (Heshus, Andreae, Brenz) per la
svolta luterana presa apparentemente dai riformati, mentre Bullinger, sul-
Paltro versante, protesta energicamente per quelle ambiguita. Alla voce di
Calvino, che non esita a prendere le difese del suo apostolo, fanno riscontro
le parole di Beze, le cui scuse, giustificazioni, assicurazioni a Bullinger, quali
si trovano nella corrispondenza, confermano la tesi che lo vuole fedele a
Calvino, e desideroso di mostrarsi d’accordo con gli zurighesi. Tuttavia altre
lettere del periodo lasciano intravedere un Beze fautore di concordia, un ri-
formato che, pur sollecito della purezza della dottrina, esterna una certa
disponibilita a un’intesa, se non coi cattolici, almeno coi luterani. E nelle
indeterminatezze della confessione di G&ppingen, quelle ambiguitd che gli
attirano i rimproveri di Bullinger potrebbero — cambiando punto di vista —
essere considerate indizi del suo atteggiamento conciliante.

Questo ¢ un Beéze ancora lasciato in ombra. Ma atteniamoci al Beéze
tradizionale, e veniamo a Poissy, momento culminante della politica eccle-

il
0

siastica di concordia alla vigilia delle guerre, come poc’anzi s’¢ detto. Béze
¢ invitato ufficialmente da Antonio di Borbone, primo principe del sangue,
da suo fratello Luigi principe di Condé, e dall’ammiraglio Coligny. Egli, non
Calvino, ¢ invitato perché di lui, appunto, si conoscono le doti di fine diplo-
matico che propende alla conciliazione. Pertanto il suo invito si iscrive coe-
rentemente nel quadro del colloquio il cui scopo precipuo & la concordia, la
riconciliazione fra cattolici e riformati. Nondimeno Beze & solitamente e
univocamente descritto quale messaggero di Calvinto, ligio in ogni istante al
dettato del maestro. Ma Calvino nel 1561, dopo le infelici esperienze inter-
confessionali degli anni ’30 (Augusta), 40 (Ratisbona) e ’50 (Worms), non
si aspetta nulla da Poissy, preoccupato piti che altro di salvaguardare la
purezza della dottrina evangelica. Ecco un aspetto dimenticato del ruolo di
Beze a Poissy: da una parte & invitato in qualitd di conciliatore, dall’altra &
invitato per dar prova del rigore della dottrina riformata che non si presta
a facili accomodamenti.

Consultiamo le lettere e veniamo ai fatti. Nelle sue lettere a Beze del
3, 10 e 17 settembre, Calvino non cessa di metterlo in guardia contro le
« insidiae », i « terrores », i pericoli della Confessione Augustana, tanto che
lo stesso colloquio gli appare un’iniziativa « insensata » e « futile (insanidum) ».
I1 1° ottobre gli conferma di non attendersi nulla da quelle conferenze (« dif-
fluxit tota illa spes »). E quando Béze esulta, il 3 ottobre, perché gli pare
finalmente di vedere all’orizzonte profilarsi una « concordia », Calvino gli
risponde il 15, in tono assai differente, che se il colloquio dovesse essere
interrotto egli non ne sarebbe poi tanto dispiaciuto, purché non si dica che
cio & accaduto a causa dei riformati. D’altra parte, nel frattempo e fino agli
ultimi giorni del ’61, Calvino & tenuto costantemente in allarme da Bullinger
che vuol fargli intendere quanto pericolosa sarebbe la ricezione in Francia
dell’Augustana, la quale se accettata decreterebbe il rigetto immediato del
Calvinismo (lettera del 5 ottobre). I timori non sono fondati perché, secondo
il parere autorevole di Pietro Martire Vermigli (a Bullinger, 17 ottobre), Ia
Confessione luterana non sarebbe mai accettata né dai cattolici ortodossi né
dagli interlocutori cattolici di Saint-Germain-en-Laye (D’Espence, De Sainctes
et al.) né tanto meno dai riformati messi in guardia da Calvino. Ma Bullin-
ger, sulla scorta di altre informazioni e secondo il suo giudizio, insiste il
23 riferendo a Calvino voci allarmanti sui luterani che si vantano dicendo:
« Fra breve sard accolta in Francia la nostra Confessione, e il Calvinismo
verra rigettato ». Gli allarmi sono reiterati il 31 ottobre e il 29 dicembre,
dunque anche dopo che egli ha ricevuto le informazioni di Pietro Martire.

Questa insistenza spiega anche lo stato di tensione crescente di Calvino,
nonostante riceva da Beéze buone notizie circa leditto che si sta preparando
sulla « liberta tollerabile » in favore dei riformati. E poi che preoccupazioni




pud avere da uno come Béze, che di Calvino accetta « consilia pro oraculis »
(21-23 ottobre)? Ma non appena Béze gli comunica la riapertura delle tratta-
tive interconfessionali, nelle quali egli non intende far concessioni, confor-
mandosi alle sacre Scritture e alle testimonianze della Chiesa antica (1° feb-
braio), ancora una volta Calvino, sensibilizzato da Bullinger, non pud trat-
tenersi dal manifestargli la propria disapprovazione, rimproverandogli con
garbata fermezza la mancanza di rigore dottrinale. A Béze non resta che rassi-
curare prima Bullinger (2 marzo) e poi (4 marzo) Calvino, giustificando il
proprio comportamento, che non & stato affatto improntato a leggerezza,
poiché egli ha scrupolosamente fatto ricorso alle testimonianze dell’antichita
solo quando erano in accordo con lespressa parola divina. Tant’e che sulle
immagini si & regolato sui primi quattrocento anni, e sul carisma e lesor-
cismo sui primi centosessanta.

Eccoci nuovamente innanzi a un Beéze tenuto in briglia da Calvino e
controllato a distanza da Bullinger, fedele all’uno e rispettoso dell’altro, ma
che perd & sul punto di fare qualche concessione. Concessione che in effetto
non fece, ma che sembrd voler fare. E parve cosi vicino a farla da poter
negoziare con la regina madre e col cancelliere, proprio e unicamente in cam-
bio di essa, un’altra concessione che invece fu fatta, a suo vantaggio: la
provvisoria libertd di culto sancita dall’editti di gennaio. Momento storico
di portata incalcolabile.

Se le ansie di Bullinger e gli ammonimenti di Calvino forniscono indizi
sull’atteggiamento possibilista di Béze, quale a momenti si scorge nella cot-
corrispondenza, quanto alla condotta ufficiale e ai risultati pitt clamorosi si
conferma la sua indefettibilitd al volere del maestro. Egli procede dritto
nel solco tracciato da Calvino anche nella lotta che questi ha intrapresa
contro i Moyenneurs, cioé i teorici del programma di concordia: Claude
D’Espence, teologo della Sorbona, consigliere del cardinale di Lorena, uno
degli interlocutori cattolici pitt impegnati sia a Poissy che durante le confe-
renze private cing a cing a Saint-Germain; Georg Cassander, umanista teologo
di Colonia autore del libretto « Sul dovere dell'vomo pio », manifesto pro-
grammatico dei Moyenneurs; Francois Bauduin, giurista storico, ex-discepolo
di Calvino, del quale si attira tutta la collera. A sua volta, Béze ribadisce
’avversione per le mediae rationes proprio quando, alla scomparsa di Calvino,
assumendo ufficialmente la direzione suprema della Riforma francese, pub-
blica (1565) sotto forma di prefazione dedicata al principe di Condé e alla
nobiltd di Francia un testo programmatico, vero manifesto di politica eccle-
siastica, la cui importanza non & stata ancora pienamente valutata. Sarebbe
un errore, tuttavia, ritenere che Beéze fosse contrario a ogni idea di accordo.

Se la concordia coi cattolici & ormai di 12 da venire, specie dopo le
conclusioni definite alla chiusura del concilio di Trento, resta nondimeno

s

aperto il problema della concordia con luterani, per quanto nei risultati
complessivi Beze confermi le posizioni calviniane che, con grande sollievo
di Bullinger, tengono a distanza i teologi di Wittemberg, Francoforte, Stoc-
carda, Tubinga, con i quali si alimenta una letteratura controversistica di
grande interesse storico-dogmatico.

In effetti, la storiografia che ha preso atto deila discrepanza nella posi-
zione di Ginevra rispetto alla Germania protestante, non pare essersi preoc-
cupata di fornirne spiegazioni esaurienti. Ma ’esame interno della corrispon-
denza di Béze pone qualche interrogativo sull’atteggiamento suo e di tutto
il pensiero ugonotto che, mentre sul piano teologico non demorde dal con-
trastare la diffusione del luteranesimo denunziandone le carenze e gli errori
dottrinali, sul piano politico intrattiene rapporti diplomatici con la massima
cura e circospezione affinché i principi della Confessione Augustana assi-
curino ai riformati francesi appoggi diplomatici e aiuti militari e finanziari.
Eppure Béze non doveva ignorare che il postulato della politica dei sussidi
da parte dei principi tedeschi (come Cristoforo duca di Wiirttemberg, e
soprattutto suo cugino Wolfango duca di Zweibriicken, che in prima persona
interviene in Francia coi suoi soldati), e la condizione pregiudiziale che ga-
rantiva ’aiuto diplomatico germanico, poggiavano sulla convinzione di com-
battere una guerra nell’interesse comune della veritd e per I'avanzata del
Vangelo, ed anche sulla speranza di raggiungere presto un’intesa teologica
fra luteranesimo e calvinismo.

Nella corrispondenza — e non nella storiografia ufficiale — si ripresenta
in certe pagine un Beze, in veste di conciliatore, propone, negozia e ot-
tiene; in veste di teologo intransigente, gestisce un calvinismo esclusivista,
ancorato a Zurigo. Tuttavia, negli anni delle prime guerre di relicione, egli
lascia denotare una certa flessibilitd. E nonostante le diatribe teologiche in-
cessanti con gli Andreae, i Brenz, gli Heshus, i Flacius, egli fa trapelare
ai principi Joro protettori la possibilitd di un’intesa coi luterani. anzi afferma
la comunanza di missioni religiose (restando le contese dottrinarie circoscritte
a un ambito tecnico-specialistico), in considerazione del fatto che le Chiese
ufficiali scaturite dalla Riforma in Germania, in Francia, in Inghilterra, in
Scozia, in Svizzera, nei Paesi Bassi, sono tutte correnti di un solo grande
movimento rivitalizzante, il Protestantesimo.

Tale esigenza di unanimita fra protestanti, da opporre al blocco cattolico-
romano, ai papisti del Tridentino, & accentuata nella nuova Prefazione alla
« Confessione di fede delle Chiese riformate di Francia», presentata al re
cristianissimo, Carlo IX, nel marzo 1566. Ed & ancora il Béze « ecumenico »
che, consapevole di enunciare un’idea nuova da imprimere con tutta la forza
della verita nel grande libro della storia, argomenta la tesi che allo stato
attuale — senza pregiudizio per Pavvenire — due sono le religioni dell’oc-




cidente cristiano, la cattolica-romana e la protestante, contemplando in que-
st’ultima tanto i calviniani quanto gli zwingliani e i luterani. Gli altri gruppi
eterodossi, definiti chiaramente « eretici », devono essere esclusi dalla tol-
leranza e legittimamente repressi anche con il ricorso alle pene corporali.
Questo ¢ I'insieme di pensieri dominanti che ispira un opuscolo breve ma di
grande impegno, « Consiglio sulla pace delle Chiese Cristiane », composto
in vista della Dieta imperiale di Augusta del 1566 e indirizzato a sua maesta
Massimiliano IT.

In ragione del contenuto Béze temette, non a torto, che lo scritto po-
tesse urtare la suscettibilitd di Berna e di Zurigo, e personalmente di Bul-
linger, il quale, benché nello stesso momento — nella Prefazione alla Con-
fessio Helvetica Posterior — fosse propenso a costatare un accordo di mas-
sima tra le confessioni di fede derivate dalla Riforma, non era il pit idoneo
ad apprezzare lapertura pronunciata verso la dottrina luterana (« che si
confessa — si leggeva nel De pace Ecclesiarum — non essere empia né er-
ronea »). Infatti Beéze, che con fine intuito ha pubblicato quel libretto ano-
nimamente, il 26 marzo ne annuncia a Bullinger I’apparizione nei termini piu
riduttivi, menzionando di sfuggita un « meum illud qualecunque scriptum,
id est inanis quaedam idea »!

Anche in queste circostanze, tuttavia, I'interpretazione univoca di un
Beze favorevole a un ecumenismo, seppure limitato ai gruppi protestanti,
¢ intralciata dalla lettura completa della corrispondenza del periodo, nella
quale fra Paltro appena qualche mese prima (23 ottobre ’65) si registra
un segnale d’allarme alla notizia che Luigi di Nassau stia diffondendo in
Francia una Confessio Augustana approvata e, nientemeno, controfirmata
dai ministri delle Chiese riformate francesi. Le ansie di Bullinger sono presto
sedate da Béze (6 novembre) che pud rassicurarlo su un improbabile quanto
temibile accordo fra calvinisti e luterani: si tratta di un testo rimaneggiato,
falsamente ascritto ai ministri riformati. Egli & comunque d’accordo con
Bullinger, che « bisogna respingere ogni tentativo d’accordo (concordiae
ineundae ratio) che possa allettarci a una transazione ».

Cio scrive Beze («la cui mano testimonia il cuore ») per compiacere
Bullinger, o anche per esprimere il suo convincimento? La domanda & inquie-
tante, perché, accettando che tale sia stata ’opinione di Béze, stupisce di
leggere nel De pace Ecclesiarum, a qualche mese di distanza, che «c’& spe-
ranza di potere cosi, senza difficoltd, ricomporre la concordia della Chiesa
(Ecclesiae concordiam sic sarciri non incommode posse sperarim) », dove,
per di piti, si parla della Chiesa come dell’insieme delle confessioni cristiane
riconosciute, compresa la cattolica-romana. E una questione di compren-
sione storica, la cui importanza motiverebbe complementarmente agli Opera
ommia uno studio speciale della corrispondenza, in quanto i problemi con-

A O PR

nessi alla teorica bezana della concordia sono intimamente legati al chiari-
mento di una larga zona d’ombra della storia religiosa e politica del Cinque-
cento. In tal senso l'influenza di Bullinger, su cui appunto si & voluta
attirare l’attenzione, ha di che lasciare perplessi quando si rifletta sul peso
che essa esercitd sul capo indiscusso e sull’ideologo del partito ugonotto, su
chi era chiamato nei momenti piti critici a sindacare sulle condizioni di pace
di volta in volta da proporre e da accettare.

Certo non si deve trascurare, riguardo ai problemi dell’inverno 1565-66,
cio che alcune lettere mettono in chiaro. In effetti, alla fine di dicembre i
timori di Bullinger e di Béze si erano acuiti alla notizia che i Sorbonici in-
tendevano accordarsi coi luterani per far condannare swingliani e calviniani
alla prossima Dieta imperiale di Augusta. In questo tipo di problemi si iscrive
il De pace di Béze, che nel porre in rilievo la stretta parentela dottrinaria
col luteranesimo intendeva sia intralciare i tentativi di accordo fra cattolici
e luterani sia mostrare all'imperatore che la comprovata affinitd fra lutera-
nesimo e calvinismo destituiva di legittimitad ogni azione volta a condannare
Pelettore palatino Federico II, il Pio, I'unico principe calvinista di un impero
diviso in principati cattolici € principati luterani. Interessi compositi animano
dunque il trattatello del ’66 contenente tesi che per la coerenza interna delle
argomentazioni, inserite nel quadro storico congiunturale, erano sostenibili
e potevano risultare persuasive, ma che alla luce dell’epistolario non mancano
di sollevare qualche incertezza sulla linearita di interessi dell’autore, of-
frendo a loro volta I'immagine — come poc’anzi si & forse semplicisticamente
tratteggiata — di un Béze conciliante quando ¢ in fase di trattative, e intran-
sigente appena giunto in fase operativa.

D’altronde, questa sorta di incongruenza ha colpito uno dei suoi pit au-
torevoli biografi che, cercando di sanare I’evidente aporia, ha notato che nel
testo del 66 « Beze voit se reveiller son sens et son gotit de la diplomatie »;
anzi, che « jamais peut-étre Béze n’a demontré plus clairement son sens de la
diplomatie et ses éminentes qualités politiques ». Considerazioni che fanno
perfino concludere che Beze, « quoi qu’il en est, demeure davantage un poli-
tique théologien qu’un théologien politique » (Paul-F. Geisendorf). Ma, posta
in questi termini forse troppo marcati, la spiegazione & accettabile, se si
vuole, purché si accetti anche di scindere quasi in due la personalitd di Beze.
Cosa che non manca di complicare ulteriormente un problema di spiegazionc
storica, nel momento in cui si attribuisce al pensiero di un autore quella
specie di duplicitd o incongruenza (ancora ipotetiche, in fase di indagine),
la quale in effetto & limitata e concerne la interpretazione di quel pensiero.
E forse non & necessario, da un punto di vista ermeneutico, rilevare una
distanza fra il teologo e il diplomatico, se si arriva a cogliere un comune
denominatore tra i due aspetti del suo pensiero. In proposito Iepistolario




fornisce qualche contributo che va rilevato. Infatti, posto che nelle concezioni
bezane gli scopi fondamentali che il cristiano deve attuare consistono nella
osservanza dei precetti divini verso il raggiungimento della salvezza in virth
della fede, a che cosa sono strettamente connesse la conoscenza delle cose
divine e 'organizzazione esterna della giurisdizione ecclesiastica e civile, se
non alla liberta individuale la cui gestione & interamente affidata al credente?
Qual & il messaggio essenziale della Riforma, se non I’esaltazione della vita in-
teriore e la valorizzazione della coscienza dell’'uomo che, sgomento innanzi al-
I’abisso che lo separa da Dio, trova nella « liberta cristiana » il criterio di vita
quotidiana, e la guida che lo conforta orientandolo verso la salvezza? Ora
secondo Beze, la « liberta cristiana », 1'unica libertd plausibile e ammissibile
per il credente, « non & una vaga e sfrenata licenza mediante la quale pos-
siamo agire od omettere di fare qualunque cosa ci aggradi arbitrariamente;
essa & invece un dono gratuito conferitoci in virtd della morte di Cristo,
in virth del quale ai figli di Dio, ai fedeli, esenti dal dominio del peccato e
della morte, sia concesso vivere tranquilli e sicuri secondo la giustizia divina ».
A questa definizione, che Beéze sviluppa sottolineandone il carattere « spiri-
tuale e interiore », egli acclude una descrizione della coscienza che, analo-
gamente, « non consiste in una vaga facoltd di opinare o immaginare che
ciascuno si forgia arbitrariamente per passatempo, ma & il sentimento e
Posservanza del giudizio divino, richiesti dalla sacra parola di Dio, con cui il
credente esamina, riflette e stabilisce il giusto e I'ingiusto in cid che fa, e in
cid che omette di fare ». In questa pagina del 1568 (la gia richiamata Conr
sultazione per le Chiese straniere d’Inghilterra), che nella corrispondenza
non ¢& 'unica del suo genere, dove il concetto di liberta & elaborato teologi-
camente nell’ambito della disciplina ecclesiastica, si pud cogliere un elemento
teorico, dottrinario, che mediante successive elaborazioni & elevato a criterio
di principio politico.

Se, infatti, la liberta del cristiano si pud esplicare solo nell’ambito e
sotto il patronato della disciplina ecclesiastica definita dai riformatori gine-
vrini, e nel quadro di una organizzazione giuridico-politica in cui si rispetti
la vera fede, ciog in cui il fedele abbia la libertd di frequentare il culto pra-
ticato dalle Chiese riformate, la liberta di coscienza — cosiddetta — ossia la
tolleranza della religione calvinista, che veniva richiesta ed ottenuta a ogni
rinnovato trattato di pace, rappresentava le esigenze legittime e irrinun-
ciabili per i fedeli di Francia che volevano convenientemente servire Dio e
restare sudditi rispettosi del sovrano. Dottrina teologica e teoria politica sono,
pertanto, strumenti che pongono in essere le condizioni perché la liberta
cristiana possa esplicare le varie e ampie mansioni che le sono assegnate. In
relazione al De pace Ecclesiarum, la considerazione sulla concezione bezana
della libertd cristiana & idonea a chiarire e motivare le istanze di tolleranza

TW

per i « sacramentari » (zwingliani e, in parte, calviniani) insieme coi luterani,
come pure quelle di intolleranza per i gruppi eteticali (anabattisti, davidisti,
mennoniti, triteisti, ariani, schwenckfeldiani et al.), senza escludere la possi-
bilita di una concordia anche col cattolicesimo romano (possibile teoricamente,
ma in pratica irrealizzabile — secondo la realistica disamina di Beéze nel De
pace — a causa dei giganteschi interessi economici, pretende, benefici e
ptivilegi, cui il clero romano non avrebbe mai rinunciato). In questa pro-
spettiva la tolleranza richiesta & di carattere provvisorio solo in quanto le
condizioni di liberta favoriranno, nel frattempo, le conversioni alla vera fede,
in attesa del momento in cui non sard pilti questione di tolleranza perché in
tutto il regno vigera un’unica religione, la vera ed evangelica.

Mi sembra questo il fulcro di buona porte del pensiero teologico e poli-
tico di Béze, quale si lascia desumere dalla corrispondenza privata, e che dif-
ficilmente avrebbe potuto essere esposto negli scritti ufficiali. Pensiero che,
del resto, non era nuovo, riflettendo quello di Calvino che fra il ’61 e il ’62,
in concomitanza delle trattative per I’editto di gennaio, aveva impostato in
questi termini la richiesta di tolleranza, in previsione che la stessa liberta
avrebbe posto le condizioni affinché spontaneamente tutti si potessero con-
vertire all’Evangelo. Con una differenza importante, perd, che Beze si era
spinto pit lontano di Calvino nel giudicare i cattolici-romani « eretici », dove
per il maestro essi erano colpevoli di scisma, ma non di eresia. Adesso, perciod,
la possibile convivenza con gli eretici doveva marcare maggiormente il ca-
rattere di provvisorietd della tolleranza, divenendo il pluralismo religioso
ancor meno ammissibile. Donde la necessitad di proseguire e affrettare il
proselitismo che, tuttavia, era impedito dallo stato di guerra permanente. Ecco
un aspetto saliente delle difficolta teoriche e pratiche in cui si dibatte il pro-
testantesimo francese nel periodo dei conflitti di religione, le quali possono
dare ragione della fermezza di Béze nel suo atteggiamento intransigente nei
confronti del governo francese che non pud né deve proclamare scaduta Ia
provvisorieta della tolleranza concessa (come Carlo IX tenta di fare a pin
riprese, ad es. dopo la pace di Longjumeau, quando il 23 settembre 1568
sancisce I« Interdiction et défense de tout préche, assemblée et exercice
d’autre Religion que la Catholique, Apostolique et Romaine »), la quale
tolleranza deve rimanere in vigore fintantoché I’evangelizzazione non sia
completata.

D’altronde, riguardo alle difficili e laboriose relazioni con la Germania
protestante, seguendo lopinione di Béze (esternata ad Andrea Dutith il 18
giugno 1570), le controversie coi luterani in campo teologico non erano in
contraddizione con gli accordi raggiunti in campo diplomatico, poiché quelle
restavano circoscritte a un ristretto ambito di specialisti, di esperti in sotti-




gliezze dogmatiche, senza intaccare la concordia delle chiese, ossia — sempte
nella visione di Béze — delle assemblee dei fedeli sparsi nel mondo.

Tuttavia, la costatazione di alcune ragioni della coerenza nella sua con-
dotta in politica estera, seppure porti un contributo, non risolve il problema
centrale impostato nelle pagine precedenti non nei termini di un’aporia fra il
teologo e il diplomatico, da altri ossetvata, ma in quelli di una difficolta di
comprensione storica di un atteggiamento teorico e pratico del Béze « ecu-
menico » nel ruolo di negoziatore (grazie a cid egli ottiene ancora che il
12 giugno 1570 una delegazione di principi luterani si rechi presso Catlo IX
affinché sia mantenuto il regime di tolleranza, che dopo due mesi ¢ effettiva-
mente confermato con l’editto di Saint-Germain), accanto al Béze restio a
scendere a transazioni coi luterani per un accordo nella dottrina, mai in linea
di principio escluso ma sempre di fatto rinviato, conformemente ai pii
desideri di Bullinger. In cid mi pare consistete una delle pit importanti que-
stioni di critica storica, la cui indagine contribuirebbe a chiarire ’enigma fon-
damentale legato direttamente alla teorica bezana della concordia, e mediata-
mente alla recidiva delle guerte di religione, fondendosi entrambe le proble-
matiche nella persona di Béze in cui vanno a congiungersi i difficili e innu-
merevoli problemi di una civiltd in movimento e in formazione. Se & pensabile
che sotto la sua penna abbiano preso forma le scelte determinanti dei fedeli
delle Chiese riformate di Francia, e si siano concretizzate le strategie del pat-
tito ugonotto, diventa necessario che la ricerca storica nella sua complessiva
attivitd rivolga maggiori attenzioni all’epistolario bezano, nelle cui pagine
interagiscono i propositi che danno vita a un processo storico di ampie pro-
porzioni. Quando con inequivocabile certezza si notasse la continuita dell’« a-
scesa » di Béze, Iidea tradizionale che vede in lui il « successore » del grande
Riformatore degraderebbe lasciando imporsi nel libro della storia, accanto
a quella insolita di un Calvino « precursore », I'immagine restaurata di
uno dei maggiori protagonisti del XVT secolo.




