MARIO TURCHETTI

NOTA SU BODIN E LA TIRANNIDE:
IL DIRITTO DI REVOCA
E GLI EDITTI « IRREVOCABILI »

T
_
4
.L.].S.

@

FIRENZE

LEO S. OLSCHKI EDITORE
MCMXCVII




IL PENSIERO POLITICO

RIVISTA DI STORIA DELLE IDEE POLITICHE E SOCIALI

Comrrato pIRETTIVO: A. Agnelli, A. Andreatta, C. Carini, D. Cofrancesco, A. Colombo,
V. I. Comparato, M. d’Addio, R. Gherardi, M. Larizza Lolli, A. Lazzarino del Grosso,

G. Marini, S. Mastellone, N. Matteucci, G. Negrelli, S. Rota Ghibaudi, C. Vasoli.

Dmrerrore: V. I. Comparato
Repazione: C. Carini (Redattore capo), F. Bracco, G. Pellegrini, E. Pii

ANNO XXX - N. 2 (maggio-agosto)

JEAN BoDIN A 400 ANNIDALLA MORTE. BILANCIO STORIOGRAFICO E PROSPETTIVE DI RI-
CERCA, a cura di A. E. Baldini

A. Enzo Barpma Le ragioni di un incontro scientifico .. .............. pag.
Marcrerita Isnarpr — Per la storia della traduzione italiana di ]. Bodin, Les six li-
PARENTE vres de la République. . .. ...................... %
Dieco QUAGLIONI Verso un nuovo ritratto di Jean Bodin: appunti in margine al-

la letteratura pisi recente .. ... ...... .. ........... »
Cesare VASOLI Jean Bodin e il neoplatonismo del Rinascimento. . . . . . .. »
MaryANNE CLINE
Horowirz Bodin and Judaism . . . ........... .. .. .. .. ...... »
MaRtE-DOMINIQUE
CouzINET Histoire et méthode chez Bodin ... ................ »
Innocenzo CerveLLr - Bodin, Daniele e Marco Polo .. .. ................ »
MicheL SeNeLLART — Census et censura chez Bodin et Obrecht ... ......... »
PiErRE MAGNARD Vérité et pluralisme chez Jean Bodin .. ............. »
Yves CHARLES ZARKA  Constitution et souveraineté selon Bodin .. .......... »
A. Enzo Barpmn Albergati contro Bodin: dall’ Antibodino a7 Discorsi politici ~ »
Paoro Carta 11 diritto di confisca nella République d7 Jean Bodin .... »
Mario TURCHETTI Nota su Bodin e la tirannide: il diritto di revoca e gli editti

KUPEVOCabIlly . .. e »

RECENTI PUBBLICAZIONI BODINIANE: PRESENTAZIONE E DIBATTITO
IL TERZO VOLUME DELL’EDIZIONE ITALIANA DELLA RPUBLIQUE

Anna-Maria Lazzarino DeL Grosso, Un’impresa editoriale al traguardo: il terzo vo-
lume dei Sei libri dello Stato di Jean Bodin, p. 343 - Franco Barcia, Machiavelli nei
libri V e VI della République, p. 350 - Dieco QuacLioni, Per il testo critico della
République, p. 355. .

UNA NUOVA RACCOLTA DI CONTRIBUTI SUL PENSIERO DI JEAN BODIN

Gmevra Contt OpoRisio, Jear Bodin: natura e politica, p. 361 - MARE-DOMINIQUE
Couvziver, Una raccolta di saggi su Bodin: caratteristiche e precisazioni teoriche, p.
371 - Yves CHARLES ZARKA, Réponse a la présentation de 'ouvrage Jean Bodin. Na-
ture, histoire, droit et politique, p. 378.

Indice dei momi . ... ..... .. . . . . »

155
159

169
184

205

217
233
250
267
276
287
51

325

383

Redazione: DIPARTIMENTO DI SCIENZE STORICHE, Via Pascoli, 06100 Perugia.

Amministrazione: Casa Ed. Lro S. OLscHk1, c.cp. 12707501 - cas. POSTALE 66 - 50100 Firenze.

Tel. 055/6530684 - Fax 055/6530214 - E-mail: celso@olschki.it
PUBBLICAZIONE QUADRIMESTRALE

Abbonamento 1997: Itauia Lire 89.000 - Estero Lire 112.000
Abbonamento 1998: Itavia Lire 89.000 - Estero Lire 115.000
Pubblicato nel mese di gennaio 1998

NOTA SU BODIN E LA TIRANNIDE:
IL DIRITTO DI REVOCA E GLI EDITTI «IRREVOCABILI»

In questa nota, si vorrebbe sollevare un problema di giudizio storiogra-
fico riguardante I'attivita legislativa del governo francese durante le guerre
di religione del Cinquecento. L’autore attira pertanto l'attenzione su un
editto del 1568, che egli pone sullo sfondo del dibattito fra sostenitori e de-
trattori dell’autorita regia, in particolare fra Bodin e i Riformati, il cui por-
taparola &, si puo dire, Théodore de Béze, quanto meno in quel momento.

IL DIRITTO DI REVOCA E L’EDITTO «PERPETUO E IRREVOCABILE» DEL 1568

Nel celebre capitolo 8 del I libro de La République, intitolato «Della
sovranita», Bodin tratta, fra 'altro, del potere legiferante del sovrano e
dei suoi obblighi di obbedire alle leggi. Egli spiega cid che si debba inten-
dere a proposito del dovere che ha il sovrano di osservare le leggi civili, ap-
portando alcune precisazioni che poterono lasciare perplessi i lettori profa-
ni. Una di queste precisazioni riguarda gli editti che il legislatore definisce
«perpetui e irrevocabili». Tale qualifica richiama alla mente dello storico
della Francia del ‘500 il famoso Editto di Nantes del 1598, con cui Enrico
IV sanciva in modo perpetuo e irrevocabile, secondo una formula corrente,
la pace del regno e metteva fine, almeno provvisoriamente, al conflitto fra
Papisti e Ugonotti.

Piu di due decenni prima, Bodin discute della facolta di deroga alla leg-
ge come uno dei tratti essenziali del potere sovrano, anche quando si tratta
di editti irrevocabili per definizione.

E, insomma, un uso di ogni tempo e di ogni Stato, che quelli che fanno le leg-
gi, per dare a queste maggior peso e autorita, vi aggiungano le parole: «con editto
perpetuo e irrevocabile» ecc. [...]. Tuttavia non vi & un solo editto che possa dirsi
veramente perpetuo (I, 8; Isn. 383).!

1 BopIN, I sei libri dello Stato, vol. 1, a cura di M. Isnardi Parente, Torino, 1964, p. 383.




326 MARIO TURCHETTI

Bodin pensa in generale agli editti in materia fiscale, amministrativa,
militare, religiosa, ecc., cui il legislatore vuole dare una maggiore carica ese-
cutoria. Quanto agli editti in materia religiosa, «au fait de la religion», co-
me si diceva allora, 'uso era pit raro, anzi fino agli anni *60, non si era fatto
ricorso a tale formula. La ragione & semplice: la dissidenza religiosa era
marchiata col termine «eresia», che per definizione era stata ed era perpe-
tuamente e irrevocabilmente bandita dal regno. Ma dopo la scoperta della
Congiura di Amboise, verso la fine del febbraio 1560, petfino il piti severo
protettore dell’ortodossia cattolico-romana e gallicana insieme, Carlo di
Guisa, cardinale di Lorena e allora uno dei tre grandi inquisitori del regno,
comincia a rivedere la sua posizione rigoristica per approdare a una opinio-
ne meno intransigente: gli eretici, non tutti, quanto meno quelli che anda-
vano al culto disarmati, potevano dirsi dei fedeli «i la mode de Genéve», e
non andavano condannati sommariamente come ribelli. Si comincia allora
a cambiare, anche nei testi ufficiali, epiteto di eretici con quello meno in-
famante di «ceux de la religion», che presto diventera «ceux de la religion
prétendue réforméex.

Gli effetti di questo cambiamento di vocabolario, apparentemente po-
co significante, si traducono sul piano legislativo in un altro cambiamento
che si pud qualificare di svolta storica: nel 1562, per la prima volta nella
storia della Chiesa cattolica d’Europa, si legittima il culto di un’altra reli-
gione, che non ¢ la religione cattolico-romana, ma la religione delle Chiese
riformate di Francia, cioé quella insegnata da Calvino. Tale & la portata
dell’Editto del Gennaio 1562, passato alla storia come primo editto di
tolleranza.

Per non allontanarci dal nostro tema, osserviamo che I'Editto di Gen-
naio 1562 ¢ stato qualificato dal legislatore, Carlo IX, come provvisorio,
ossia come concesso «par maniére de provision». Con questa riserva, e sol-
tanto a questa condizione, I'editto & approvato, cioé «enregistré», dal Par-
lamento di Parigi e da quasi tutti gli altri Parlamenti del Regno. L’appro-
vazione era indispensabile per conferire all’editto la forza di legge positiva.
Ora, fra I'editto provvisorio del 1562, che paradossalmente aprira il conflit-
to civile, e quello «perpetuo e irrevocabiles del 1598, che mettera un ter-
mine alle guerre di religione, vi sono una serie di editti di religione, che an-
drebbero studiati nella loro specificita. Per adesso notiamo che la qualifica
di «perpetuo e irrevocabile» non appare per la prima volta nel 1598, come
si ritiene solitamente, ma addirittura trent’anni prima, in un editto di reli-
gione che non & un editto di tolleranza, per dirla con semplicita, ma un
editto di concordia. Con esso il re stabilisce che il culto riformato & proibito
nel suo regno, e che I'unica religione vera rimane la religione tradizionale,
cattolica, apostolica e romana. Siamo infatti nel 1568. Carlo IX & appena

NOTA SU BODIN E LA TIRANNIDE 327

diventato maggiorenne, e ha il diritto di esercitare il potere senza piti biso-
gno della reggente, sua madre Caterina de’ Medici. Egli vuole imprimere la
sua volonta alla vita religiosa del regno, iniziando da una misura legislativa
che egli sa prestarsi a dure critiche. Ma tale resta la sua volonta, quale egli
esprime nel preambolo dell’Editto di Saint-Maur-des-Fossés del 28 settem-
bre 1568.2

Che questo editto sia stato poco studiato, e che rimanga sottovalutato,
se non ignorato, anche dagli storici pit valenti, si spiega col fatto che gli
stessi contemporanei non ne tennero conto. Si dice, infatti, che esso sia sta-
to una sorta di dichiarazione di guerra nei confronti degli ugonotti, ai quali
revocava la legittimita del culto; ma si sa pure che la seconda guerra di re-
ligione era appena stata conclusa, con 'Editto di Longjumeau del 23 marzo
1568, quando gia nel mese di agosto le truppe dei riformati avevano comin-
ciato a occupare postazioni strategiche come quella di La Rochelle. Insom-
ma la guerra era nell’aria ancor prima che U'Editto di Saint-Maur-des-Fos-
sés non fosse promulgato. Resta per noi il fatto importante che questo edit-
to ¢ il primo degli editti di religione, o meglio «pour le fait de la religion», a
essere stato definito «perpétuel et irrévocable».

Dal punto di vista della pubblicistica ugonotta, il re con questo editto si
dimostra spergiuro e infido, perché rompe I'accordo stipulato con «ceux
de la nouvelle religion». E questo lo spirito del Discours par Dialogue sur
Pedict de la révocation de la paix, publié a Paris le 28 de septembre, I'an
1568, dove 'autore anonimo precisa che «le parjure est argument de con-
temnement de Dieu, et de sa religion, et d’un vrai athéisme; et fausser la
foy a ses sujets, avec lesquels il se lie par obligation naturelle et réciproque
Cest défaillir de Roy, pour décliner en tyrannie».® Il passaggio dall’accusa
di spergiuro all’accusa di tirannide ¢ presto fatto. In piu, la decisione, gia
presa dai riformati, di riprendere la guerra trova nell’accusa di tirannide e
nella prova di spergiuro, data dall’editto, un fondamento di legittimita per
la resistenza armata.

Abbiamo adesso gli elementi per porre una questione storica: nella
realta francese di questo periodo, I'abrogazione degli editti di tolleranza

2 Pubblicato col titolo: Edict du Roy, par lequel Sa Maiesté inbibe et defend, sur peine de
confiscation de corps et de biens, a toutes personnes, de quelque dignité, condition et qualité qu’elles
soyent en son Royaume, et pays de son obeissance, tout exercice d aultre Religion que la Catholique
et Romaine; si pud leggere in A. FONTANON, Les Edicts et ordonnances des Roys de France,
vol. IV, Paris, 1611, pp. 292-294.

3 51,1569, ff. A>-A*. Per una replica di parte cattolica, vedi [A. FLEURY], Response a un
certain escrit, publié par I'Admiral et ses adberans, pretendans couvrir et excuser la rupture qu'ils
ont faite de VEdict de Pacification, et leurs nouveaux remuemens et entreprinses contre I'Estat
du Roy, et le bien et repos de ses subiects, Paris, C. Fremy, 1568.




328 MARIO TURCHETTI

(o di diversita di religione) e la promulgazione di editti di concordia (o di
uniformita confessionale), danno esse un qualche fondamento al diritto di
resistenza? In altri termini, la pratica del diritto di revoca, di deroga, di
abrogazione da parte del re ha essa inciso nel perdurare della guerre di re-
ligione (1562-1598)? Per avere un’idea dell'opinione dei contemporanei
sulla questione generale, lasciando in filigrana la crisi del 1568 come circo-
stanza concreta particolare, cerchiamo da un lato di interrogare i capifila
del pensiero ugonotto, e dall’altro di consultare il maestro della storia delle
istituzioni del regno di Francia, I'autore dei «Sei libri su la Républiques.

CALVINO E 1’OBBEDIENZA AGLI EDITTI DEL RE

Come ¢ noto, Calvino aveva lungamente sviluppato il tema dell’obbe-
dienza dei sudditi nell’ultimo capitolo della sua Istituzione della religione
cristiana (prima edizione 1536, rimaneggiata con aggiunte e precisazioni fi-
no all’'ultima edizione del 1559 riveduta dall’autore). Pero, alla fine, Calvi-
no rimette in questione tutte le precauzioni ch’egli ha preso nel discutere,
durante molte pagine, un argomento cosi delicato. Calvino interviene a
proposito della licenziosa pretesa di certi re, che opprimono la liberta
dei sudditi nelle cose di religione, dimenticando di essere in cid i tutori del-
la volonta divina. Leggiamo quanto egli scrive, utilizzando per metterci un

po’ al gusto di quei tempi lontani la suggestiva traduzione di Giulio Cesare
Pascali:

Percioché se hor vi fossero de’” Magistrati, ordinati per la difesa del popolo, a
raffrenar la troppo gran cupidita & licenza de i Re [...], a coloro, i quali fossero
constituti in uno tale stato, in tanto jo non prohiberei d’opporsi all'intemperanza
o crudelta dei Re, secondo il loro ufficio; ché se essi, veggendo i Re gravare & af-
fliggere oltra modo il misero popolo, fingessero di non vederlo, io stimerei che una
tale fittione dovesse essere accusata di spergiuro, perché essi tradirebbono malitio-
samente la liberta del popolo, della qual essi si doverian conoscere essere eletti pel
voler di Dio tutori & difensori (libro IV, capitolo XX, § 30).4

Raramente Calvino si era espresso in termini cosi arditi, egli che pure
aveva dedicato la sua opera a Francesco I per dimostrare che i fedeli rifor-
mati erano piu ubbidienti al re dei sudditi cattolico-romani. Il suo uso del
condizionale («non proibirei [...] io stimerei [...]») esprimeva d’altronde un

* Institutione della religion christiana di Messer Giovanni Calvino. In volgare Ttaliano tra-
dotta per Giulio Cesare P. [Pascals], in Geneva, Appresso L. Burgese, A. Davodeo & F. Jacchi,
1557, pp. 727-728.

NOTA SU BODIN E LA TIRANNIDE _ : 329

dubbio, che la frase seguente avrebbe pero fatto svanire. E sicuro, afferma
Calvino perentoriamente, che noi dobbiamo obbedire in tutto e per tutto al
«Re dei Re».

Noi debbiamo appresso star soggetti agli huomini che ci sono superiori, ma
non altrimenti eccetto che in Lui. Contro del quale commandandoci essi alcuna
cosa, non dee essere appo noi di niuna stima. Né in cid bisogna avere alcun riguar-
do a tutta la dignita della loro maggioranza, alla quale non si fa niuna ingiuria,
quando ella ¢ sottomessa alla podesta di Dio, che ¢ sola vera podesta a compara-
zione dell’altre (Ibidems, § 31).

Non occorreva di pit per autorizzare la resistenza all’autorita del prin-
cipe o del magistrato, i cui ordinamenti non fossero conformi alla Parola
divina. Tale era il caso degli editti riguardanti la pratica del culto riformato,
che Enrico IT e Francesco II avevano condannato ripetutamente e che Car-
lo IX aveva ancora proibito con 'Editto del luglio 1561.

Ed & proprio agli editti regi in materia religiosa che sta pensando Cal-
vino. Siamo all’ultimo paragrafo dell’ultimo capitolo dell’ultimo libro della
Istituzione della religione cristiana. Sono le ultime righe dell’opera nelle
quali 'autore sembra suggellare I'essenza del suo pensiero in materia di ob-
bedienza all’autorita del principe. Calvino scrive:

Ma nell’'ubidienza, la quale habbiamo detto esser dovuta a’ superiori, convien
che sempre ci habbia luogo una eccettione, o pit tosto una regola, che si dee os-
servare innanzi a tutte I'atre cose: la quale ¢ che tale ubidienza non ci distolga pun-
to dell'ubidienza di colui, al cui volere & ben ragione, che si sottomettano 7 disi
degli Re; alla cui ordinazione ¢ ben diritto che tutti i lor commandamenti cedano;
& alla maesta del quale & ben conveniente che si humilii & abbassi ogni loro al-
tezza. Et nel vero, qual perversita sarebbe questa di cader, per contentare gli huo-
mini, nell’ira di colui, per lo cui amore noi ubbidiamo loro? Il Signore adunque ¢ il
Re dei Re, il quale aperta la sua divina & sacra bocca, dee essere da tutti, sopra
tutti incontanente udito (Ibidenz, corsivo mio).

L’«eccezione» o la «regola» aprivano dunque una breccia nella costru-
zione sistematica che Calvino aveva appena elaborato sull’obbedienza civi-
le. Ora ¢ da osservare che nelle edizioni francesi della Institution dal 1541
al 1557, Calvino ha mantenuto la parola «disii», cioé «désirs», che corri-
sponde al latino voza. Ma, a partire dal 1559, egli vi ha sostituito la parola
«editti», «édits», parlando di «tutti gli editti dei Re».> Cio fa pensare — e
Calvino vuole che il lettore lo pensi — che la questione dell'ubbidienza al
re concerne innanzitutto 'ubbidienza alle leggi positive, agli ordinamenti,

5 O «regi», come traduce G. Tourn, ed. Torino, 1979, 2.1747.

12




330 MARIO TURCHETTI

agli editti. D’altronde, nei suoi Commentari agli Atti degli qustolz', ch’egli
comincia a pubblicare dal 1551, Calvino ha espresso un’opinione analoga
dove ha scritto:

Del resto, se la religione ci obbliga a resistere talvolta ad alcuni edtti tirannici
(édits tyranniques), che proibiscono di rendere al Signore Gesti I'onore che gli ap-
partiene, e il servizio che noi dobbiamo a Dio, allora noi possiamo a buon d'inttq
protestare che noi non violiamo affatto 'autorita (puissance) dei Re (a proposito di
Atti 17:7).°

Rinviando lo sviluppo di questo tema calviniano ad altra sede, ¢ bene
non perdere di vista che la posizione di Calvino sul diritto di resistenza pas-
siva & molto avanzata, anche se egli la espone con la consueta cautela. Bo-
din, per parte sua, trae da tutto il capitolo in questione della Istituzione ca!-
viniana I'impressione, corretta d’altronde, che I'autore sia contrario alla li-
ceita del tirannicidio e della ribellione al principe sovrano; ma nessuna al-
lusione fa Bodin a proposito della opinione di Calvino sulla liceita della
disobbedienza o della resistenza passiva. Senza contare che Bodin stesso
rinvia in margine oltre che all'Istituzione anche al commentario di Calvino
al vangelo di S. Giovanni (senza precisare). Ma anche qui si puo legg.ere.un
pensiero in cui Calvino complica o aggrava pit di quanto non appiani la
difficoltd, allorquando si chiede: «Ma qui sorge una questione: cio¢ a dire,
se non & lecito difendere il regno di Gesti Cristo con le armi».” La risposta,
dopo qualche riga, sara negativa, ma un dubbio, anche minimo, permane.

E d’uopo osservare che Bodin sembra tenere molto all’opinione di Cal-
vino, tant’é che a partire dall’edizione del 15798 egli inserisce nella sua Ré-
publigue una decina di righe con la citazione in questione della Istituzione
calviniana (§ 31).

BEZA E LA RESISTENZA AGLI EDITTI DEL RE

Per Théodore de Béze il problema & meno ambiguo. Egli aveva parte-
cipato con una certa dissimulata alacrita alla Congiura di Amboise, e sulla
questione della resistenza armata sembrava meno titubante del suo mae-
stro. Quanto al nostro tema, ricorderd che alla notizia della promulgazione

6 Dall’ed. di C. Badius, 1561, p. 899.

7 Dal Commentaire de ]. Calvin sur I'Evangile selon Saint Jean, Paris, 1854 (prima ed. 1553),
p. 367, a proposito di Giovanni 17: 36.

8 Cfr. 'éd. del 1577, p. 224 con I'ed. 1579, Lyon, J. de Tournes, p. 213; ed. 1580, Paris, Du
Puys, p. 305; fino all’ed. 1629, Genéve, E. Gamonet, p. 306.

NOTA SU BODIN E LA TIRANNIDE 331

dell’editto del 28 settembre 1568, egli cosi si esprime in una lettera: «L’a-
bolition de la religion a été publiée a Paris et a Lyon, de sorte qu’il ne faut
plus disputer de 'observance des édits. Le Seigneur veuille bien pourvoir &
tout».” Insomma, non ¢ pia il momento di discutere di obbedienza; rom-
piamo gli indugi e affidiamoci a Dio.

Allora, in vero, Beza non ha piu fiducia in Carlo IX, non pitl di quanto
si possa averne nel cardinale di Lorena,'® il quale, ai suoi occhi, dirige la
politica del regno in materia religiosa. La regina madre, quanto a lei, indos-
sa una responsabilita primaria nel cambiamento dell’atteggiamento del re
nei confronti dei riformati. Se Beza parla adesso di Caterina come della
«nostra Atalia» (la tirannica regina di Giuda, vittima del tirannicidio di
Ieoiada), la pubblicistica ugonotta, come abbiamo visto poc’anzi, considera
adesso Carlo IX né pit né meno di uno spergiuro. Questi manca al suo do-
vere, non mantenendo la parola data ai sudditi, e da re che era sta degene-
rando in tiranno.

Non passeranno sei anni, che Beza rendera pubbliche le sue opinioni,
anche se sotto la protezione dell’anonimato, nel suo celebre trattato Del di-
ritto dei Magistrati. Anche Beza, come il suo maestro, dedica le ultime righe
del suo ultimo capitolo a spiegare quale deve essere la posizione dei veri
fedeli di fronte agli editti «tirannici». Facendo presente che & sempre lode-
vole sopportare le persecuzioni oppure esiliarsi, per amore della fede, Beza
propone con cautela un’altra soluzione, senza imporla tuttavia.

La seconda risposta € che tutto cid che & lecito non sempre & opportuno. Io
non dico che sia sempre necessario mantenere con le armi, contro la Tirannia ma-
nifesta, la Religione autorizzata dagli editti; ma che cid puo essere fatto in buona
coscienza da coloro cui compete, quando Dio ne fornisca i mezzi [...]. E concludo
con ci6 che non soltanto bisogna considerare Martiri coloro che avranno vinto
senza resistenza, e con la sola pazienza, la Tirannia dei persecutori della Verita,
ma anche coloro che, sufficientemente autorizzati dalle Leggi, e da chi di compe-
tenza, adoperano le loro persone per la difesa della vera Religione.'!

Se pensiamo che queste parole sono scritte dopo la terribile esperienza
del massacro della Notte di S. Bartolomeo, possiamo valutare I'equilibrio e
la misura dell’autore nello sciogliere un dilemma di estrema importanza, ci-

9 Béze a Hans Liner, Ginevra, 11 ottobre 1568, Correspondance de Th. de Béze, éd. A. Du-
four et al., Genéve, 9.178.

10" Come insegna il Sonzmaire discours sur la rupture et infraction de la paix et foy publique, et
sur les moyens que tient le Cardinal de Lorraine, pour subvertir lestat de la France et en investir
UEspagnol, s. 1., 1568.

11 Da Bizg, Du droit des Magistrats, éd. R. Kindon, Genéve, 1970 (prima ed. 1574), p. 67.




332 MARIO TURCHETTI

vile, religiosa e politica. A quel punto la posizione teorica degli ugonotti
puo dirsi ormai definita. Essa si puo sintetizzare come segue: gli ugonotti
fondano la legittimazione del diritto di resistenza al re, divenuto tiranno,
sul principio che I'autorita sovrana risiede nella comunita civile. Ora, poi-
ché il re riceve dal popolo la delega al comando, egli ¢ come tale obbligato
a rispettare i giuramenti prestatigli al momento della consacrazione reale, e
a obbedire alle leggi, pena la deposizione. Chi detiene lautorita di sanzio-
nare eventualmente la decadenza del re? Solo, ne hanno diritto, le istituzio-
ni che rappresentano la comunita e che detengono I’autorita pubblica: gli
Stati Generali e i magistrati inferiori, cioé subordinati alla «<suprema magi-
stratura» del sovrano.

BODIN: IL SOVRANO E LE LEGGI

In proposito, Bodin contraddice gli autori come Beza, al quale del resto
sembra alludere.

Quelli che hanno scritto intorno al dovere dei magistrati o altri trattati di si-
mile argomento si sono sbagliati nel sostenere che gli stati del popolo sono supe-
riori al principe. E un’opinione che induce quelli che non sono altro che sudditi a
cibellarsi allobbedienza dovuta ai loro principi sovrani; oltre a essere opinione
senza fondamento. Se il principe sovrano fosse soggetto agli stati, non sarebbe
pitl né principe né sovrano, e lo Stato in questo caso non sarebbe regno né monar-
chia, ma una schietta aristocrazia [...] (I, 8 Isn. 369).

Anche in materia di potere legiferante, Bodin nota che simili argomen-
tazioni, sono «cose tutte assurde e impossibili ad ammettersi», poiché

In questo caso, editti e ordinanze dovrebbero essere promulgati in nome degli
stati in base a decisioni di questi, come in una signoria aristocratica, ove colui che
presiede non ha alcun potere e deve obbedienza agli ordini della signoria (Ibiden).

In effetti, alla dottrina degli ugonotti, che limita fortemente I’azione di
governo del re, Bodin contrappone una dottrina della sovranita che esten-
de i poteri reali, senza con cio attribuirgli un’autorita illimitata. «L’assolu-
tismo, termine col quale si € soliti designare la dottrina bodiniana, non in-
dica affatto che il potere sovrano ¢ senza limiti, ma che esso & molto esteso.
Quanto? Fino a dove si pud estendere un potere che non sorpassi i limiti
del diritto naturale e del diritto divino. Resta pero accertato, per Bodin, «il
principio che il principe sovrano puo derogare anche a quelle leggi che ab-
bia promesso e giurato di osservare, se il motivo della promessa venga me-

NOTA SU BODIN E LA TIRANNIDE 333

no, ar'lcl.le senza il consenso dei sudditi» (Isn. 364). E questa una delle ca-
ratteristiche del potere assoluto.

Come abbiamo chiarito sopra, potere assoluto non ¢ altro che la deroga alle
leggi civili, che non pud certo estendersi alle leggi di Dio (I, 8, Isn. 397).

iy ('Iegt.o,' la sovranita ba anche. per Bodin, e non solo per i suoi avversari,
el hm1t1. invalicabili. Cio che differenzia I'uno dagli altri & precisamente la
natura di questi limiti.

Obbedienza del magistrato alla legge

Uno dei limiti, che costituisce un punto nevralgico di dibattimento, & il
rapporto del sovrano con la legge e, in seconda istanza, del magistratc; in-
feriore con la legge.

Quanto all’'obbedienza che quest’ultimo deve alla legge, egli vi pud de-
rogare nel caso limite in cui il principe, o il magistrato superiore, travalichi i
h@1ti sacri della legge di Dio e della natura (III, 4; ed. 1577, p. 309).'? Bo-
din ammette, ed & ammissione importante, che il magistrato non sia tenuto
a escguire un ordine ingiusto; questi ha il dovere, in questo caso, di dimet-
tersi daua sua carica piuttosto che agire contro la propria coscienza. Si pud
capire, in questo caso estremo, che Bodin sia propenso ad accordare una
sorta di diritto di disobbedienza, ch’egli comunque non pensa affatto di
estendere fino al diritto di ribellione. Anzi, Bodin esprime molte riserve
pur an}mettendo in alcuni casi una specie di resistenza passiva. Le sue rij
serve si spiegano col pericolo che correrebbe lo Stato intero qualora si se-
guisse I'esempio dei magistrati disubbidienti. Poiché in queste circostanze
«1.1 popolo ignorante € spinto a disubbidire, e a sprezzare gli editti e le or-
dinanze, come se questi fossero stati promulgati e ricevuti sotto la forza e la
pressione» dell’autorita regia.

E chi non sa che si sono visti i sudditi armarsi contro il Principe sovrano, ve-
depdo la disobbedienza e il rifiuto che mostravano i Magistrati di verificare e’ese—
guire i suoi editti e ordini [...] Ma vedendo la volonta del Principe ferma e immu-
tabile, bisogna proprio mettere lo stato in pericolo? occorre sottomettersi alla for-
za? Sa‘r\ebbe' pit onesto di lasciare il proprio posto e la carica. Ma si ¢ mai vista
cosa pitl pericolosa o piti perniciosa, che la disobbedienza e il disprezzo dei sudditi
nei confronti del sovrano? (Ibidens; ed. 1577, p. 314).

12 BopIN, Les six livres de la République, Paris, Du Puys, 1577.




334 MARIO TURCHETTI

Dubbi, interrogativi, scelte difficili corrono nella mente di Bodin, che
mentre scrive di dottrina sembra rivedere sullo sfondo della memoria gli
spettacoli tremendi dei torbidi che insanguinano la sua «république»,
ove certi sudditi hanno finito col disprezzare I'autorita del sovrano. E allo-
ra, parlando di coscienza, che per Bodin occupa un posto molto importan-
te nella vita degli uomini di legge e degli uomini di Stato, non ¢ meglio ob-
bedire in tutto, anche in casi estremi, alla maesta del sovrano «piuttosto
che dare esempio di ribellione ai sudditi, rifiutando di eseguire i suoi ordi-
ni»? Si direbbe una domanda retorica, se non si cogliesse in questa pagina
lo sgomento del cittadino responsabile, inquieto delle sorti del paese. La
coscienza, certo.

Ma occorre stare attenti a che il velo della coscienza e della superstizione mal
fondata, non si presti a ingenerare la ribellione; poiché quando il Magistrato ha
fatto ricorso alla sua coscienza di fronte alla difficolta di eseguire gli ordini, in-
cappa pure in un giudizio funesto (sinistre) sulla coscienza del suo Principe (Ivi,
p. 315).

Anche al di 1a delle argomentazioni dottrinali, 'umanita e il senso civi-
co che lascia emergere l'autore, incoraggiano al rispetto dell’autorita sovra-
na anche nei casi pit difficili.

Obbedienza del magistrato al sovrano

D’altronde il magistrato, in quanto pubblico ufficiale o commissatio, ha
Pautorita di obbligare e, eventualmente, di punire coloro che contravven-
gono alla legge. La legge & muta in sé stessa, ma diviene eloquente grazie
al magistrato che &, appunto, «la legge viva». Egli la fa parlare quando co-
manda, quando permette, quando proibisce e quando punisce. «Tutta la
forza della legge ¢ riunita in coloro che hanno il comando, ossia il Principe
sovrano e il Magistrato». Ma il potere di comandare non ¢ identico per en-
trambi. Quello del sovrano ¢ «assoluto, infinito e al di sopra delle leggi, al
di sopra dei magistrati e dei privati»; quello dei magistrati € «legitt'imo, sog-
getto alle leggi e al Sovrano» (ITI, 5; ed. 1577, p. 317). Legittimo in quanto
& il sovrano ad aver conferito loro l'autorita di fare rispettare le leggi. Nei
riguardi del sovrano il magistrato ¢, dunque, maggiormente obbﬁgato che
riguardo alle leggi. Ecco un punto nodale nella concezione bodiniana della
sovranita.

1l dovere che ha il magistrato di obbedire al sovrano non viene meno
neppure quando si tratta di calpestare le leggi positive e perfino il d.iri'gto
delle genti. In effetti, gli ordini del sovrano possono fare le veci o sostituire

NOTA SU BODIN E LA TIRANNIDE 335

le leggi positive, le quali, a loro volta, possono cambiare il diritto delle genti
allorché si tratta di favorire 'interesse comune. La precedenza che il magi-
strato deve accordare alla volonta del sovrano rispetto al dettato legislativo
vale anche nel caso che gli ordini di lui contravvengano al giuramento pre-
stato al momento della consacrazione reale, quando si era impegnato, tra
Ialtro, a rispettare le leggi dello Stato.

Obbedienza del sovrano alla legge e alla parola data

Fermo restando che il sovrano non ha la facolta di contravvenire alla
legge naturale né alla legge divina, Bodin ammette, in linea di principio,
che al sovrano incomba I'obbligo di rispettare il giuramento prestato al mo-
mento dell’'incoronazione.

Benché il suo giuramento non debba essere inteso come un contratto
perpetuo, egli si impegna con i sudditi a mantenere la parola data riguardo
alle convenzioni e ai patti stipulati con essi. In effetti, quando si tratta di
accordi bilaterali, di contratti veri e propri, che il re ha sancito con i sud-
diti, 'obbligo di rispettarli — precisa Bodin — spetta al sovrano sia per
«equita naturale», sia per «la sua stessa lealta di principe»,

giacché egli stesso & garante ai sudditi della reciproca fiducia; e in un principe non
c’é colpa piu esecrabile dello spergiuro (I, 8; Isn. 390).

Ma ecco che, anche a questo proposito, egli dissente dai riformati.
Questi — sembra di capire — hanno interpretato gli editti di «tolleranza»
del 1562, 1563 e marzo 1568, come accordi reciproci, come patti o, al li-
mite, come contratti coi sudditi, ai quali il re ha impegnato la sua parola.
Ora, nel settembre 1568, poiché Carlo IX dimostra di non essere un re
ma uno spergiuro, i sudditi colpiti dalla sua revoca, cioé i riformati, credo-
no di avere il diritto di resistere. Come dice Beza, non & nemmeno il caso di
discutere di obbedienza.

Per Bodin, una cosa sono i patti e i contratti, altra cosa sono gli editti.
Una cosa, verrebbe da aggiungere, € un re giudicato spergiuro perché non
rispetta i patti, altra cosa € un re accusato di spergiuro perché cambia le
leggi.

Mi sembra essere questo il punto nodale della contesa di principio, an-
che non volendola riferire necessariamente all’autunno 1568, di cui pero le
circostanze si attagliano perfettamente al problema dibattuto fra Bodin e i
riformati. Opportunamente, dunque, Bodin precisa:

Si sbagliano coloro che fanno confusione fra leggi e patti dei principi, chia-
mando leggi questi ultimi (Ibidenz; Isn. 363).




336 MARIO TURCHETTI

Occorre ribadire il diritto del sovrano di esercitare la funzione legisla-
tiva secondo la propria libera valutazione della realta storica del paese, alla
quale egli deve poter adattare le leggi.

Il principe che giuri di osservare le leggi civili si trova costretto o ad abdicare
alla sua sovranita o a diventare spergiuro; & necessario che divenga tale e venga
meno al suo giuramento se vuole essere veramente sovrano, poter cioé annullare,
cambiare o correggere le leggi secondo I'esigenza di circostanze, tempi, persone (I,
8; Isn. 379).

In questo caso, spergiuro puo essere giudicato il re, che perd non cessa
di assolvere i suoi doveri di sovrano. Bodin va qui ancora piti lontano nella
asserzione delle prerogative della sovranita. Quand’anche il sovrano diven-
tasse, nell’esercizio delle sue funzioni, spergiuro, i sudditi non avrebbero
alcun diritto di protestare.

Veniamo ora a precisare qual € la posizione dei sudditi, secondo Bodin.

Obbedienza dei sudditi alle leggi

Nel contesto generale qui descritto, e nelle particolari circostanze di cui
¢ questione, i sudditi non hanno nessun diritto alla rivolta, anche quando
essa possa apparire fondata sull’onore e sull’equita.

Al suddito non & lecito contravvenire alla leggi del suo principe col pretesto
dell’'onesta o della giustizia [...] né esso puo giustificare la sua disubbidienza ricor-
rendo all’equita naturale [...] (Ibidem, Isn. 388-9).

La coerenza del ragionamento del giurista ¢ indefettibile. Se poi cer-
chiamo di riportarci alla situazione dell’autunno 1568, vediamo che la po-
sizione di Bodin non poteva soddisfare i riformati. Dal punto di vista di
Beza, la sete di giustizia del teologo riformato rimaneva inappagata, ché egli
dava allora per scontato che il re poteva, se non doveva, proibire il culto
idolatra dei papisti; e con uguale senso del dovere e dell’equita, il re dove-
va permettere il mantenimento del culto secondo la vera religione che era
una sola.

Tornando al Bodin della République, 'autore sviluppa I'argomento del-
la sovranita in relazione alla leggi fino alle ultime conseguenze, finendo col
negare legittimita alla resistenza dei sudditi perché nel caso della Francia
non c’era da mettere in discussione I'autorita del re come fosse un tiranno.
E questa la conclusione cui giunge Bodin alla fine del suo trattato, dopo
Panalisi minuziosa, giuridica e storica, delle tradizioni istituzionali del paese
e della situazione tragica delle guerre fratricide che ha davanti agli occhi. E

NOTA SU BODIN E LA TIRANNIDE 337

proprio I'analisi di questo momento drammatico sembra essere il primo
movente, civile e religioso e culturale insieme, che ha mosso I’autore a scri-
vere il suo trattato.

Egli lo ribadisce nelle pagine iniziali della sua opera, nella seconda let-
tera dedicatoria a Guy Du Faur de Pibrac.

Poiché vedevo i sudditi armarsi contro i principi, poiché vedevo pubblicarsi
libri che, come fiaccole per I'incendio degli Stati, istigavano come lo spettro della
tirannide a ribellarsi al potere di quei re che sono dati alla stirpe umana per divino
consiglio, asserendo che non si deve accettare un re per diritto di successione, ma
eleggere il re ad arbitrio del popolo; accorgendomi che insegnamenti di tal sorta
facevano vacillare le fondamenta non solo di questo Regno ma di tutti gli Stati,
credetti necessario affermare che non ¢ lecito all'uomo buono o al buon cittadino
offendere in alcun modo il suo sovrano, per quanto possa essere un tiranno, che
insomma il castigo della tirannide va lasciato a Dio immortale e agli altri principi; e
confermai questa asserzione con la testimonianza delle leggi divine e umane e degli
argomenti necessari a provarlo (Isn. 146).

Con le sue argomentazioni, Bodin negava valore di legittimita all’azione
dei riformati, che si appigliavano, fra I'altro, alla revoca degli editti da parte
del re; degli editti, ciog, che avevano in precedenza accordato loro la liberta
limitata di culto. Come avverra ancora con ’Editto di Saint-Germain dell’8
agosto 1570, che perdera del suo vigore gia il 4 ottobre con la proibizione
fatta ai protestanti francesi di tenere istituti scolastici,'® per essere poi re-
vocato il 28 agosto del 1572, quattro giorni dopo il massacro. Ogni parven-
za di tolleranza dei dissidenti spariva comunque con I'editto del 24 ottobre
1572, che voleva colpire coloro «che bestemmiavano il nome della Vergine
e dei Santi».'* Se un sembiante di tolleranza sembrava tornare con I'editto
di pacificazione del 2 luglio 1573, una limitazione diveniva effettiva con l’e-
ditto del 10 settembre 1574 contro i bestemmiatori,'s indirettamente con-
tro gli ugonotti. Tra il 1575 e il 1580, la Pace di Beaulieu, 'Editto di Poi-
tiers, il Trattato di Nérac, il Trattato di Fleix, fissavano le norme di una
tolleranza relativa del culto riformato. Ma a questa serie di misure legisla-
tive di tolleranza seguiva immancabilmente una serie di dichiarazioni, di or-
dinanze, di editti di concordia e di uniformita confessionale, di cui quelli
del 1585 e del 1588 sono i piti importanti. Importanti lo erano per il re,
per il legislatore, che conferiva alla unione confessionale un ruolo eminente

13 FONTANON, Edits, 4.304 ss.
14 ISAMBERT et al., Recueil général des anciennes lois Frangaises, vol. 14, Paris, 1828, p. 259.

'S ReBUFFI et al., Edits et ordonnances des rois de France depuis 'an 1226, Lyon, 1575,
p. 1536.




338 MARIO TURCHETTI

di coesione religiosa e soprattutto politica del regno. Non € un caso che
I'Editto di Blois del 1588, detto I’Editto di Unione, venisse perfino quali-
ficato di «legge fondamentale e irrevocabile del Regno».'®

Non ¢ qui la sede per trattare della alternanza degli editti di tolleranza
con gli editti di concordia;'” basti osservare che la storiografia si ¢ mostrata
poco attenta allo studio degli editti, dei testi edittali nella loro individualita,
limitando gran parte della sua attenzione alla irrevocabilita dell’editto di
Nantes del 1598. E curiosamente, ove I'attenzione prestata alla qualifica
di «perpétuel et irrévocable» & stata ed & notevole a proposito di questo
editto, di portata certamente grandissima, nessuno storico sembra aver ri-
levato, neppure di passaggio, che la stessa qualifica si trovava tre decenni
prima nell’editto di uniformita del 1568, che abbiamo voluto qui ricordare.

In conclusione, possiamo dire che in tema di revoca di editti, la posi-
zione di Bodin e quella dei riformati divergono in principio, ma convergo-
no paradossalmente in circostanze particolarissime. Mi spiego. Beza e i suoi
non contestavano il principio della revoca degli editti, e neppure quello
della revoca degli editti irrevocabili, ma erano pronti a resistere con le armi
di fronte alla revoca degli editti di tolleranza in particolare. Solo allora il re
diventava spergiuro, e dunque tiranno. Nessuno ha avuto da obiettare
quando Enrico IV ha revocato 'Editto di Unione del 1588, «legge fonda-
mentale e irrevocabile del Regno» — ha ora detto il legislatore —, decretando
il regime di tolleranza con 'Editto di Mantes del 4 luglio 1591. Ma che co-
sa si possa dire della Revoca dell’Editto irrevocabile di Nantes, che decre-
tera Luigi XIV nel 1685, non sta a noi definire in queste pagine. Basti aver
sollevato un problema di non piccola portata, che & storico e storiografico,
e che rinvia a una questione mal posta dalla storiografia.'®

Non mi pare inopportuno notare infine che per un giudizio storico su-
gli eventi complessi della seconda meta del ‘500 francese, lo storiografo po-
trebbe con maggiore profitto utilizzare, fra gli altri strumenti interpretativi,
anche gli argomenti e i ragionamenti di Jean Bodin, quali 'autore espresse
nel suo capolavoro, fatica di tutta una vita.

MARIO TURCHETTI

16 JSAMBERT, Recueil, pp. 629-630.

17 Vedine un riassunto nel mio articolo, Religious Concord and Political Tolerance in Six-
teenth — and Seventeenth-Century France, «Sixteenth Century Journal», 22, 1991, pp. 15-25.

18 Vedi, per un primo orientamento, M. TURCHETTI, Une question mal posée: la qualification
de «perpétuel et irrrévocables appliquée a U'Edit de Nantes, 1598, «Bulletin de la Société de I'Hi-
stoire du Protestantisme Frangais», 149, 1993, pp. 41-78.




