An der Wurzel aller Freiheiten: die Gewissensfreiheit

Mario Turchetti

Als Historiker der Neuzeit driangt sich mir der Eindruck auf, dass der
frithmoderne Begriff von Gewissens- und Gedankenfreiheit unserer
eigenen Zeit, die so intensiv um ein addquates Verstdndnis der Men-
schenrechte ringt, haufig unterschatzte, in Wirklichkeit aber wert-
volle Argumentationshilfe werden kann. Dies gilt um so mehr, als -
ich zitiere den Juristen Gérard Cohen-Jonathan! — «die Rechtswis-
senschaft zur Maxime erhoben hat, dass sich Freiheit auf die
Gesamtheit der politischen, moralischen, philosophischen und reli-
giosen Uberzeugungen eines Individuums erstreckt», andererseits
die Organe der europaischen Menschenrechts-Konvention «nicht
die Kompetenz zu einer Definition von Religion besitzen», deren
«Bestimmung daher dem Ermessensspielraum des einzelnen tber-
lassen wird, unter Vorbehalt hinsichtlich ihrer Austibung festgelegter
Grenzen». Angesichts dieses Eingestidndnisses eines der besten Spe-
zialisten der gegenwartigen Menschenrechts-Problematik kénnen
wir also getrost folgern, dass auch in unseren Tagen der Gebrauch
zentraler Begriffe wie Religions-, Gewissens- und Gedankenfreiheit
dornig, wenn nicht vage ausfillt. Vor diesem Hintergrund aber sind
auch Juristen, Theologen und Philosophen zu vorsichtigem und
bedachtsamem Umgang mit diesem Thema aufgerufen. Einen Titel
wie «Gewissensfreiheit» zu wahlen — ich habe dieses Referat als
Antrittsvorlesung am 4. Februar 1994 an der Universitidt Freiburg
gehalten —, ist angesichts der Unzahl sich daraus ergebender Frage-
stellungen zugegebenermassen ein kithnes Unterfangen — nicht zu-

! La Convention européenne des droits de ’homme, Aix-en-Provence/Paris 1989,
481f.

177




letzt auch deshalb, weil die Menschen zu allen Zeiten leidenschaft-
lich nach dem Wesen von Freiheit und Freiheiten geforscht hgben.
Was den zweiten Bestandteil unseres Leitbegriffs, das Gewissen,
betrifft, so spielt es in dieser Untersuchung die Hauptrolle, denn er'st
durch das Gewissen wird die Quintessenz des Humanpn fasgbar, sein
Wille, seine rationale und spirituelle Dimension, seine E)'ust.enzbe-
rechtigung als eigenstandige rechtliche Gr6§se. Zugle1f:h wird im fol-
genden der Begriff Gewissen aber auch wiederum emzus“chranken
sein, da im hier angelegten historischen Kontext naturgemadss der an
sich wertvolle Beitrag der Psychologie, Psychoanalyse und verwand-
ter Wissenschaften in den Hintergrund und dementspreghend das
Gewissen aus philosophischer, theologischer und rechthcher Pgr-
spektive in den Mittelpunkt treten wird, so dass auf diese We1_se
unsere Einbildungskraft das Gewissen im Inneren des Menschen, in
seinen unerforschlichsten Abgrinden, in engster Tuchfﬁhlung mit
seinen nicht weniger noblen und geheimnisvollen Geschwistern, der
Seele und dem Geist, zu verorten hat. o

Das Gewissen, von dem hier die Rede ist, kann prov1sorlsgh als
Leitstelle der kognitiven Tatigkeit (Philosophie), als innere St‘lmme
des handelnden Willens (Moraltheologie) und schhqsshch in der
Rechtswissenschaft als die das Individuum zur rechtlichen Verant-
wortlichkeit bestimmende Identitat definiert werden.

I. Erfindung oder Entdeckung des Gewissens
(von den Urspriingen bis ins 17. Jh.)

Am Ursprung des Gewissens-Begriffes ﬁnden w}r das Subgtantw
ouveidnotg und das verbum cvveldéw, die sich bet den grlechlschf.:n
Philosophen beide auf Erkenntnis und Moral beziehen (I?erpoknt,
Fr. 297, wendet « Gewissen» daher auf «Menschen» an, « d}6 mqh de:r
ihr Leben ausfiillenden bosen Taten bewusst sind»). Die grlechl-
schen Autoren verwenden den Ausdruck, freilich _selten, um inneres
Zeugnis und Empfinden zu bezeichnen, und zwar in Weruldungen wie
gutes oder schlechtes Gewissen, seinem Gewissen gemass sprechen
etc. Jedoch gewinnt «Gewissen erst im 1. Jh. n. Chr. seine bcf,deut-
samsten semantischen Komponenten, als es sich namlich mit den

178

Normen der christlichen Religion verbindet. Jetzt ist das Gewissen
gleichsam der bevorzugte Ort der Seele geworden, an dem das ewige
Licht gottlicher Liebe fiir die Menschheit strahlte. Es mag sein, dass
der neue Glaube, auf der Suche nach einem Wachstum und freie
Entfaltung garantierenden sicheren und innerlichen Refugium, das
Gewissen zur Erfillung seiner Erlosungs-Mission gewahlt hat, die
das vorherbestimmte Gewissen in einer Art zweiten Schopfung mit
einer gottlichen Aura umkleidete: «Es werde das Gewissen, und das
Gewissen ward»! In der Tat fehlt der Begriff Gewissen dem Alten
Testament weitestgehend (Weisheit 17, 10-11) und findet sich in
den Evangelien an keiner Stelle. Erst Paulus fithrt ihn ein, um ihn ca.
30 mal zu verwenden. In seinen Briefen diirfte « Gewissen» durch die
Verbindung mit «Freiheit», die der Religion vorher nicht gekannte
Dynamik verleiht, einen neuen Status gewinnen. Die ebenfalls neue
Idee der christlichen Freiheit findet so Eingang in die Sprache des
Heidenapostels (1. Kor. 10,29; 2. Kor. 3,17) und bezeichnet die
Befreiung des Christen von der Unterwerfung unter die Zeremonien
des mosaischen Gesetzes. Von da an haben, zusammen mit Hie-
ronymus, Augustinus und Ambrosius, die mittelalterlichen Theolo-
gen von Bernhard von Clairvaux, Abélard bis zu Thomas von Aquino
mehr an einer Scharferfassung von Gewissen als von Gewissensfrei-
heit gearbeitet. Daher schalt sich das Gewissen immer mehr als
bevorzugter Ort des Glaubens heraus.

Doch gerat die Gewissensfreiheit erstim Reformationszeitalter ins
Visier der Theologen. Luther, Zwingli, Melanchton und Calvin ent-
wickeln eigenstidndige Theorien zur Gewissensfreiheit, die als expli-
ziteres Konzept schliesslich das der christlichen Freiheit ersetzt. Fiir
Luther war die christliche oder evangelische Freiheit die Gewissens-
freiheit, durch die das Gewissen von den Werken befreit wird. 2 Und
Calvin prazisierte, dass die christliche Freiheit «bewirkt, dass die
Gewissen nicht dem Gesetz des Alten Testaments, gezwungen durch
die Notwendigkeit des Gesetzes, dienen, sondern vom Joch des

2 Martin Luther, De votis monasticis, in: Werke. Weimarer Ausgabe, Bd. 8, 606,
zitiert nach J. Lecler, Liberté de conscience, origine et sens divers de I’expression, in:
Recherches de sciences religieuses 54 (1966) 375. Vgl. dazu A. Dufour, La notion de
liberté de conscience chez les Réformateurs, in: H.R. Guggisberg, F. Lestringuant,
J.-C. Margolin (Hg.), La liberté de conscience (XVIe-XVIIe¢ siécles). Actes du col-
loque de Mulhouse et Bile (1989), Genéve 1991, 15-20.

179




Gesetzes befreit dem Willen Gottes frei gehorchen».? Im prote-
stantischen und vor allem calvinschen Denken definiert sich
Gewissensfreiheit vorrangig als Gehorsam gegenuber dem Gottes-
wort, zumindest auf theologischem und seelsorgerischem Gebiet.

Anders liegen die Verhaltnisse auf der gesellschaftlichen und
rechtlichen Ebene. Dort gewinnt Anfang der 1560er Jahre der Begriff
Gewissensfreiheit eine neue Dimension. Er wird zur Formel, zur
Theorie und zum Programm zugleich, das individuelles Bewusstsein
mit der offentlichen Sphare, mit der politischen Ordnung, ja mit
bewaffnetem Widerstand in Beziehung setzt, wird doch « Gewissens-
freiheit» mit dem Beginn der Religionskriege zu einer Parole, zum
Schlachtruf und findet sogar in die juristische Fachsprache Eingang.
Im Mairz 1563 verzeichnet das Edikt von Amboise, das eine Kampf-
pause im Birgerkrieg bedeutet, in seinen Artikeln 1, 4 und 6, dass
Edelleute in ihren Wohnsitzen in Gewissensfreiheit leben dirfen und
dass die mit Residenz in Paris dorthin zuriickkehren konnen, «ohne
wegen der Vergangenheit oder in der Zukunft wegen ihres Gewissens
gezwungen, belangt oder belédstigt werden zu dirfen». Doch sind die
Gesetzgeber gewitzt und vorsichtig genug, um Gewissensfreiheit von
freier Kultusausiibung zu unterscheiden. Erstere bleibt garantiert,
auch in den spateren Kriegen und in den Edikten, die als Edit de
concorde, Edit de réunion, Edit de pacifiction oder auch unter dem
missverstandlichen und mit Vorsicht zu benutzendem Titel Edit de
tolérance Eintracht, Anschluss, Befriedung oder gar «Toleranz» ver-
sprechen. Doch bleibt die andere, die dussere Freiheit des Glaubens-
bekenntnisses Einschrankungen unterworfen. Ein Grossteil der De-
batte konzentriert sich auf die Frage der Kult-Freiheit, eine Art Aus-
stilpung der Gewissensfreiheit in die soziopolitische Realitdt hinein.
Und von jetzt an erscheint ein Begriff, der katholische wie prote-
stantische Machthaber gleichermassen beunruhigt: Religionsfrei-
heit. Je mehr man von ihr spricht, desto alarmierender wird sie.
Denn alle Angehorigen der Mehrheits-Religion, seien es die Katho-
liken in Frankreich oder die Calvinisten in den Niederlanden, wei-
gern sich, religiosen Pluralismus zuzulassen, hinter dem man reli-
giose Gleichgiltigkeit und Ketzerei wittert.

3 Jean Calvin, Institution de la religion chrétienne, III, 19,2-8; zitiert nach Lecler,
Liberté de conscience, 379.

180

Bleibt also das Prinzip Religionsfreiheit vielfaltig verdachtig, so
hat sich die Idee der Gewissensfreiheit zu Beginn des 17. Jh. bereits
auf breiter Front durchgesetzt, zumindest bei den Protestanten, wo,
in England vor allem, Abhandlungen zu ihr in reicher Zahl erschei-
nen. Die Katholiken wiederum konzentrieren ihre Untersuchungen
auf das Wesen des Gewissens selbst. Als Produkte einer neuen Scho-
lastik faszinieren die Debatten uber das Gewissen die Theologen in
Spanien, Italien und Frankreich, wo die beschlagensten Fachleute,
vor allem Dominikaner und Jesuiten, auf die Schriften Abélards, des
hl. Bernhard und vor allem des Aquinaten zuriickgreifen und die
Kommentare nachgedruckt werden, die die Theologen des 16. Jh.
dessen Werk gewidmet hatten (Domingo Bafiez, Juan de Santo-
Thomas, Grégoire de Valence, Gabriel Vazquez u.a.). Dazu gesellen
sich im 17. Jh. die Kommentare von Franc¢ois de Bonne-Espérance,
Vincenzo-Luigi Gotti, Guillaume-Vincent de Contenson, Charles-
René Billuart und anderer. Darin wird eine Fiille von scharfsinnigen
Erlduterungen zu Begriffen wie Gewissheit, Uberzeugung, uniiber-
windlicher Irrtum, wahrhaftiges Gewissen, irrendes Gewissen, zwei-
felhaftes Gewissen, wahrscheinliches Gewissen entwickelt. Die
Lehre vom Probabilismus, dass man namlich der wahrscheinlichen
Losung zu folgen hat, zuerst den Dominikanern, danach den Jesuiten
teuer, lauft schliesslich Gefahr, im Laxismus zu versinken, der auf die
Aufhebung der kirchlichen Verbote abzielt. Dem stellen sich die
Jansenisten mit ihrem Rigorismus entgegen, der sich in der Lehre
vom Tutiorismus niederschligt, welche besagt, dass man die sicher-
ste Losung zu wihlen hat, wihrend die Dominikaner den Probabi-
liorismus entwickeln, dass man sich namlich fur die wahrscheinlich-
ste Losung zu entscheiden hat, wahrend die Literatur zu Gewissens-
Fillen, die Kasuistik, die grosse Mehrheit der Glaubigen viel starker
anzieht. Doch bleibt nichtsdestoweniger die gesamte Debatte rein
theologisch 4, denkt doch keiner der in sie eingreifenden Autoren
daran, die akademische Ebene zu verlassen und die Probleme auf
ihre soziale, geschweige denn politische Relevanz hin zu tiberprifen.

4§, J.-P. Massaut, Les droits de la conscience erronée dans la théologie catholique
moderne, in: La liberté de conscience, 237-255.

181




Aus gutem Grund: hatte man das Verhdltnis von obrigkeitlichen
Rechten und Gewissensfreiheit tiefer durchdacht, so ware die herr-
scherliche Macht in Religionsangelegenheiten in Frage gestellt wor-
den.

So, namlich politisch, gestellt aber nahm sich die Frage unter-
schiedlich aus, denn sie musste jetzt Moraltheologie und politische
Philosophie verquicken und Hintergedanken wecken, die fiir die
Auffassung von der Macht des Fuirsten und fiir die Gehorsamspflicht
der Untertanen weitreichende Folgen zeitigten. Auf diesem Feld
bewegen sich die Diskussionen in protestantischen Landern, in Eng-
land, aber auch in Frankreich, wo jeweils besondere geschichtliche
Umstédnde zu dieser Auspragung beitragen. In Frankreich namlich
sind die Reformierten um so intensiver auf das Problem Gewissens-
freiheit verwiesen, je restriktiver das Edikt von Nantes gehandhabt
wird. Und je heftiger man diskutiert, um so mehr polarisieren und
vermehren sich die Meinungen, so dass die Synoden der reformierten
Kirchen in Frankreich die Vielfalt der theoretischen Stellungnahmen
zum Thema kaum noch zu kontrollieren vermogen und Orthodoxie
zu erzwingen versuchen. So wird die urspriingliche calvinistische
Theorie wieder eingescharft, um der erneuerten Lehrdebatte des
17. Jh. Rechnung zu tragen und zugleich die theologische Lehre des
Griinders und seines Apostels aus dem vergangenen Jahrhundert zu
bewahren. Doch wie sollte man die Standpunkte von Calvin und
Beza zur Frage der Haretiker in einer Lage aufrechterhalten, in der
nur religiose Toleranz das Uberleben der Reformierten in Frankreich
garantieren konnte? So sollte sich an der Frage der Gewissensfreiheit
die Spaltung des reformierten Lagers vollziehen. Folgt man dem
Pastor Elie Saurin, der 1697 ein wichtiges Werk mit dem Titel «Re-
flexionen uber die Rechte des Gewissens» verfasste, so teilte der
Streit tiber die Gewissensfreiheit die Reformierten in drei Gruppen:
auf der einen Seite das «Haupt der Indifferenten», Pierre Bayle; das
andere Extrem vertritt Pierre Jurieu, Anfithrer der Unduldsamen.
«Gott sei Dank», so Saurin, «sind beide extremen Parteien schwach
an Zahl. Die grosse Mehrheit der Reformierten ndmlich hélt die
Mitte zwischen Intoleranz und Indifferenz. Die, welche gemass der
Vorschrift des Apostels Wahrheit mit Liebe verfolgen, die, welche
man unter dem Namen der moderaten Toleranten kennt und die
man auch die mit Nachstenliebe Eifervollen nennen konnte, machen
die eigentliche protestantische Partei aus, obwohl die Indifferenten

182

sie als intolerant verschreien und letztere sie in einen Topf mit den
Indifferenten werfen.» ’

Diese Spaltungen spiegeln eine Notlage wider, in der Ergebnisse
von Lehrdebatten gravierende Auswirkungen auf gesellschaftlicher
Ebene zeitigen konnten. Uber Gewissensfreiheit diskutieren und
daraus Konsequenzen fiir die religiose Toleranz ziehen, das hiess
zugleich, die Autoritat der Obrigkeit in Religionsfragen zu beschnei-
den, so dass sich die Debatte tiber die Gewissensfreiheit notwendi-
gerweise auf politische Fragen ausdehnte.

Das Verdienst, im Frankreich Ludwigs XIV. das Problem auf
diese neue Weise zu stellen, kommt fraglos den Reformierten zu,
doch nicht allen, vor allem nicht den sogenannten Orthodoxen, son-
dern nur einer von ihren offiziellen Kirchen an den Rand gedrdngten,
manchmal sogar exkommunizierten und folglich als Dissidenten
betrachteten Minderheit protestantischer Denker namens Elie Sau-
rin, Noél Aubert de Versé, Jacques Philipot nebst einigen weiteren
weniger berithmten, wenn nicht unbekannten; unter ihnen allen ragt
die Gestalt von Pierre Bayle heraus.

II. Das irrende Gewissen, Paritit zwischen Orthodoxie und Hdresie,
das Gewissen als Einschrankung herrscherlicher Souverdanitdt
(Debatten vom Ende des 17.Jh.)

Pierre Bayle verblifft seine Leser, zieht sich den Hass seiner Gegner
und die Eifersucht seiner Glaubensgenossen zu — mit einer ebenso
verstorenden wie dreisten These: «Ich behaupte, dass alles, was uns
das recht erleuchtete Gewissen zur Beforderung der Wahrheit gestat-
tet, uns auch das irrende Gewissen hinsichtlich dessen erlaubt, was
wir fir die Wahrheit halten. Das ist meine These, die ich belegen und
erlautern will», ruft er in seinem «Philosophischen Kommentar iber

5 Elie Saurin, Réflexions sur les droits de la conscience. Ou I'on fait‘voir la diffé-
rence entre les droits de la Conscience éclairée et ceux de la Conscience errante.
On réfute le Commentaire Philosophique, et le livre intitulé, Droitsldes deux Spl}ve-
rains Et on marque les justes bornes de la Tolérance civile en matiére de Religion,
Utrecht 1697, 4.

183




Christi Worte: zwinge sie zum Eintritt» 6 aus, dessen — an sich kei-
neswegs neues — Basisprinzip darin besteht, «dass alles, was gegen
das dictamen des Gewissens erfolgt, Siinde ist». 16 Jahrhunderte
zuvor hatte Paulus analog an die iiberraschten Romer geschrieben
(Rom. 14,23): «Was aber nicht aus dem Glauben geht, das ist Siin-
de». 12 Jahrhunderte spater fand der Aquinate dafur die schlagend-
sten Formulierungen. Er hatte in seiner Summa theologica geschrie-
ben, dass alles, was gegen das Gewissen geschieht, auch wenn es irrt,
Sunde ist, auch wenn man, dem Gewissen folgend, nicht sicher ist,
etwa Gutes zu tun. Diesen Sachverhalt erklirte er folgendermassen:
weil das Gewissen Anwendung von Wissen ist, das zur Ratio gehort,
konnte man sich fragen, ob «der Wille, der nicht der Vernunft
gehorcht, schlecht ist, selbst wenn sie sich tauscht», und ob also «der
Wille, der der Vernunft gehorcht, gut ist, auch wenn sie sich
tauscht».” Denn fir Thomas «hangt die moralische Qualitat einer
Handlung von ihrer Freiwilligkeit ab», so dass folglich «die Unwis-
senheit, die eine Handlung unfreiwillig macht, sie ihres moralischen
Wertes beraubt, nicht jedoch jene Ignoranz, die die Freiwilligkeit
beldsst». Das Gewissen kann also auf zweierlei Art irren, freiwillig
und unfreiwillig (im letzteren Fall durch «Unkenntnis irgendeines
Umstandes, ohne dass Nachléssigkeit vorliegt»). Im ersten Fall «ent-
hebt ein solcher (freiwilliger) Irrtum nicht vom moralisch Verwerfli-
chen, so dass der Wille, der gemass dieser irrenden Vernunft oder
diesem irrenden Gewissen handelt, schlecht ist». Im zweiten Fall
jedoch gilt genau der umgekehrte Schluss: «Ein solcher (unfreiwilli-
ger) Irrtum der Vernunft oder des Gewissens enthebt der Schuld, so
dass der Wille, der der irrenden Vernunft folgt, nicht schlecht ist».

¢ Pierre Bayle, Commentaire philosophique sur les paroles du Christ, Contrains-les
d’entrer, Ou I’on prouve par plusieurs raisons démonstratives qu’il n’y arien de plus
abominable que de faire des conversions par la contrainte, & 'on réfute tous les
Sophismes des Convertisseurs a contrainte, & ’Apologie que S. Augustin a faite des
persécutions. Traduit de I’Anglois du Sieur Jean Fox de Bruggs par M.F.F., Can-
torbery (Amsterdam) 1682.

7 S. Thomas Aquinas, Summa theologica, Torino 1963 (ed. P. Caramello) 101, Pars

Prima Secundae, Quaestio XIX, articulus VI (Einwand 1): «Sed voluntas dicscor-

dans a ratione, etiam errante, est mala. Ergo voluntas concordans rationi, etiam

erranti, est bona.»

Ebd. Q. 19, a. 6 (Antwort). Ich folge der mittlerweile klassischen Ubersetzung von

S. Pinckaers O.P., in: Somme théologique, Bd. II, Paris 1984, S. 152f., ausser fiir

den letzten Satz «ut voluntas concordans rationi erranti non sit malay, den ich in

eigener Ubertragung bringe.

™

184

Doch blieb diese in der Tat kithne Position auf die theologische
Ebene beschrankt. Mit Bayle aber erlebt die Diskussion einen qua-
litativen Sprung auf politisches Terrain. Dabei hing alles davon ab,
was man unter irrendem Gewissen verstand. Hier bietet uns Bayle
wertvolle Hilfestellung, denn er definiert diesen Schlisselbegriff als
das unwillentlicher oder unbezwingbarer Ignoranz unterworfene
Gewissen, das von der Statthaftigkeit seines Handelns oder Glaubens
durchdrungen ist. Zugegebenermassen eine komplizierte Definition,
die glucklicherweise durch die vielen angeschlossenen Beispiele ver-
standlicher wird: der vermeintliche Vater, der Morder, der sich uber
sein Opfer tduscht, das Kind, das sich illegitim glaubt etc. Kehren wir
ins 17.Jh. zurtick, folgen wir volkstimlicher Einbildungskraft, die
am stdrksten vom klassischen Tduschungs-Fall der Frau entflammt
wurde, die falschlich glaubte, ihrem Gatten beizuwohnen, so schon
in der Mythologie: ist Alkmene des Ehebruchs schuldig, als sie Jupi-
ter in ihren Armen hielt, der sich, unsterblich verliebt, in die Gestalt
des Amphytrion verwandelte, des geliebten Gatten, den Alkmene
guten Gewissens nie betrogen hitte? Alkmene, so erklart uns Bayle
am Beispiel der Moliéreschen Komaodie, ist unschuldig ?, denn als sie
Jupiter empfing, war sie - wenngleich filschlich - iiberzeugt, Am-
phytrion zu empfangen. Noch beliebter ist im 17. Jh. der Fall Martin
Guerre. Der berihmte Richter Jean de Coras, der den Betruger, mit
wahrem Namen Arnauld du Tilh, zum Scheiterhaufen verurteilt
hatte, hatte ihn 1561 in seinem Buch «Denkwiirdiger Entscheid des
Parlaments von Toulouse»!® unsterblich gemacht. Die distere Ge-
schichte von der falschlich angenommenen Identitdt wird auch von
Montaigne in seinem Essay II1, 11, «Uber Hinkende» erwéihnt, mit
der bezeichnenden Schlussfolgerung, dass Wahrheit und Liige einer-
lei Gestalt haben. Im 17. Jh. aber verlagert sich das Interesse vom
falschen Martin Guerre auf dessen echte Gattin, Bertrande de Rols,
die, wie sie wihrend des Prozesses behauptete, den Betriiger aufge-
nommen hatte im - fialschlichen — Glauben, ihren wahren Gatten zu
empfangen. Bayle kommentiert ihren Fall wie folgt: «Eine Frau, die

9 Pierre Bayle, Nouvelles lettres de Mr. Bayle, au sujet de sa Critique générale de
I’Histoire du Calvinisme de Mr. Maimbourg, Bd. I, Amsterdam 1715, 263.

10 Jean de Coras, Arrét mémorable de la Cour du Parlement de Toulouse contenant
une histoire prodigieuse de nostre temps, avec cent belles & doctes annotations de
monsieur maistre Jean de Coras, Conseiller en ladite Cour & rapporteur du procés,
Lyon 1561.

185




guten Gewissens glaubt, dass ein Betriiger ihr legitimer Ehemann ist
und ihn in ihr Bett aufnimmt, handelt nicht weniger statthaft, als
wenn es ihr echter Mann ware. Und wenn sie sich standhaft weigern
wiirde, mit dem Betriger zu schlafen, ware sie genauso zu tadeln, als
wenn sie sich ihrem wirklichen Gatten verweigerte».!! Aus diesen
Beispielen folgert Bayle, «dass der als Wahrheit verkleidete Irrtum
uns zu denselben Dingen verpflichtet wie die Wahrheit». Das bedeu-
tet keine vollkommene Gleichstellung von Irrtum und Wahrheit,
denn der Irrtum muss unfreiwillig oder unuberwindlich sein, um
seine Rechte einzufordern, und deshalb hat jeder Mensch andauernd
nach der Wahrheit zu streben. Mit diesem Vorbehalt lasst sich
genauer abschitzen, was Bayle mit wahrer Gewissensfreiheit meint,
firr die er folgende Regel festsetzt: «Dass man mit allen seinen Kraf-
ten daran arbeiten muss, die Irrenden durch lebendige und gute
Grunde aufzukliren, aber ihnen die Freiheit belassen muss zu erkla-
ren, dass sie an ihren Uberzeugungen festhalten und Gott nach ihrem
Gewissen zu dienen, wenn man nicht das Glick hat, sie iber ihren
Irrtum aufzukldren». 2 Im Glauben Irrenden ist also Kultus-Freiheit
gegeben, bis sie ihres Irrtums inne werden. Wo aber hat diese Tole-
ranz ihre Grenzen?

Wenn der als Wahrheit verkleidete Irrtum dieselben Rechte
genosse wie die Wahrheit, so hiesse das, Orthodoxie und Héresie
gleichzusetzen. Durch solche Behauptungen hatte Bayle seine Zeit-
genossen verunsichert, die folglich mit Anklagen gegen ihn als Vor-
reiter von Indifferentismus und Pyrrhonismus nicht sparten. Unse-
rer Autor zog namlich nicht weniger extreme Schlusse hinsichtlich
der Haresie, denn indirekt wurden alle religidsen Verfolgungen ja nur
durch sie legitimiert. Dementsprechend Bayle: «Gott verpflichtet
uns dazu, die Wahrheit zu lieben, vorausgesetzt, wir kennen sie;
daraus wird ersichtlich, dass sie, sobald sie uns unbekannt ist, alle
Rechte uns gegeniiber verliert und, sobald sie ersichtlich wird, alle
diese Rechte wieder zurickgewinnt».!? Die Argumentation ist klar:
Die Wahrheit kann ihre Rechte auf Vorrang und Ausschliesslichkeit
nur geltend machen, wenn sie bekannt ist. Das aber heisst, dass die
Haretiker, die ihre Religion fur die echte halten, dasselbe Existenz-

It Bayle, Commentaire philosophique, 461 f.
12 Ebd. 353.
13 Bayle, Nouvelles lettres, 252f.

186

recht wie die Rechtgldubigen besitzen. « Daher», so fahrt Bayle fort —
«fihrt es zu nichts zu behaupten, dass der als Wahrheit verkleidete
Irrtum nicht an den Rechten der Wahrheit teil hat, denn weil jede
Sekte sich als einzige im Besitz der Wahrheit glaubt, wendet jede auf
sich an, was zugunsten der Wahrheit gesagt wird und schreibt den
anderen zu, was gegen die Lige ins Feld gefuhrt wird. Und so ent-
schldgt man sich am Ende jeder vernunftigen Argumentation und
liefert das Schicksal der Religion dem Gesetz des Stirkeren und den
lacherlichen Grundsatzen aus, die besagen: dies ist sehr gut, wenn ich
es tue, aber wenn jemand anders es tut, ist es eine verwerfliche
Handlung.» 1 Was Verfolgungen betrifft, so ist es leicht zu folgern,
dass die Haretiker dasselbe Recht dazu haben wie die Orthodoxen,
die sich, da im Besitz der Wahrheit, dieses Recht filschlich vorbe-
halten. «Trotz alledem», so weiter Bayle, «gilt das folgende Bild von
Héretikern und Rechtgldubigen: letztere sind die Kinder der Wahr-
heit und glauben es zu sein; erstere glauben auch, es zu sein, sind es
aber nicht. Das Schickal der beiden Menschengruppen ist also ganz
verschieden, doch sind sie vollkommen gleich hinsichtlich des
Rechtes, das, was sie fiir Wahrheit halten, zu verehren.» 15

Rechtsgleichheit zwischen erleuchtetem und irrendem Gewissen;
Paritat zwischen Orthodoxie und Héresie; Gleichstellung von Wahr-
heit und unbezwingbarem Irrtum: die Gewissensfreiheit war dabei,
sich einen neuen Weg zu bahnen. Er ist neu, weil die Reformierten
seit ihren Anfingen in der ersten Hilfte des 16. Jh. mit Einfithrung
der Rechte der Gewissensfreiheit nur ihre eigene Gewissensfreiheit
behaupten wollten, unter Ausschluss aller anderen, der Antitrini-
tarier, Sozinianer und manchmal selbst der Katholiken, und nur ihre
eigene gelten liessen, weil sie nur ihr Gewissen als erleuchtet gelten
liessen. Jetzt aber, am Ende des 17. Jh., bringt die Debatte eine neue,
eine Freiheit aller Gewissen hervor, eine Freiheit, auf die alle Gewis-
sen ein Anrecht haben, mit Ausnahme derjenigen versteht sich, bei
denen zweifelhaft ist, ob sie uberhaupt ein Gewissen haben, der
Atheisten, der Ungldubigen, Glaubenslisterer zum Beispiel. Nun
aber erstreckt sich die Gewissensfreiheit auf das Gewissen der Obrig-
keit, des Herrschers, des Konigs.

14 Ebd. 291.
15 Ebd. 253.

187




Von der Ebene der Wissenschaftsgeschichte und Moralphiloso-
phie gehen wir jetzt zur politischen Philosophie uber. Das 17. Jh.
erlebt gleichermassen einen Aufschwung religiosen Glaubenseifers
wie theologischer und juristischer Studien, die von der Naturrechts-
Schule angeregt werden; so haben gerade die Rechtshistoriker in
dieser Zeit entscheidende Beitridge zum Konzept Gewissensfreiheit
zu bieten. (Das gilt vor allem fur die Beschéftigung mit Juristen-
Theologen wie Grotius und Philosophen-Theologen wie Locke.)
Soviel aber ist sicher, dass nach in protestantischen Kreisen vorherr-
schender Meinung Gewissensfreiheit immer starker als Teil des
naturlichen Rechts betrachtet wird. Daruber hinaus hat das Edikt
von Nantes, dem die franzosischen Reformierten seit 1598 unter-
worfen sind, die Unverletzlichkeit der Gewissensfreiheit fest veran-
kert, sogar bei den Theoretikern des Absolutismus. Tatséchlich sind
die in der Folge des Widerrufs von 1685 enfalteten Schikanen gegen
die Reformierten nicht als gegen Ketzer gerichtete Schritte (ein
damals bereits anachronistisches Konzept), sondern als Zwangs-
massnahmen gegen eine — wie man am Hof vorzuwerfen nicht muade
wird - verstockte Minderheit legal, die sich die Religion ihres Konigs
anzunehmen weigert. Damit wird die Diskussion dariber wieder
lebendig, ob Herrscher und Magistrat Gewalt iber das Gewissen
ihrer Untertanen haben, wobei es sich im Grunde um die alte, doch
nicht veraltete Frage nach der Autoritit des Herrschers in Religions-
angelegenheiten handelt: wie steht es mit der Zwangsgewalt staatli-
cher Instanzen (rechtgldubiger, versteht sich) gegen die Ketzerei?
Und wie mit der hiretischer Machthaber gegentiber ihren rechtgldu-
bigen Untertanen? Eine keineswegs mussige Frage, denn manche
wollten hinter der Denkfigur des ketzerischen Herrschers Lud-
wig XIV. selbst erkennen. Was die Zwangsgewalt des rechtglaubigen
Herrschers betrifft, so gebe ich unter zahllosen anderen die Meinung
von Elie Suarin ihrer Ausgewogenheit und Knappheit wieder. Ge-
mass dem Prinzip, dass der auf die Einschrankung seiner ketzeri-
schen Untertanen abzielende Herrscher nicht Herr iiber das Gewis-
sen ist, mussen letztere einem gerechten Gesetz nur insoweit gehor-
chen, «als ihr Gewissen sie in nichts verpflichtet». «Kann der Hére-
tiker das Gesetz aber nur um den Preis befolgen, gegen sein Gewissen
und in der Uberzeugung zu handeln, die Menschen mehr als Gott zu
fiirchten, so ist dieses Gesetz ungerecht und tyrannisch und eine dem
Gewissen gestellte Falle, ja sogar eine Anmassung der Rechte und

188

Autoritdt Gottes, des alleinigen Herren iiber das Gewissen.» !¢ Die
Anspielung an Apostelgeschichte 5,29 (Man muss Gott mehr gehor-
chen als den Menschen) bildet bei derartigen Diskussionen regelmas-
sig den Schlussstein im Argumentationsgefiige. Das gilt auch fir den
zweiten Fall des haretischen Herrschers, in dem unser Autor direkter
aufzutreten scheint. «Ich stelle meine Gedanken uber das Verhéltnis
eines haretischen Herrschers zu seinen rechtgldubigen Untertanen
ganz unverhullt dar. Was der rechtgldubige Souverdn gegentiber sei-
nen hdretischen Untertanen darf und was letztere hinzunehmen
haben, wollen sie nicht zu Rebellen gegen die von Gott eingesetzte
Macht und damit gegen Gott selbst werden, das darf der haretische
Herrscher auch gegentber seinen rechtglaubigen Untertanen, die
sich dagegen nicht wehren konnen, ohne schuldig zu werden.» Elie
Saurin setzt also in dieser Hinsicht eine perfekt ausbalancierte Ent-
sprechung von Rechten und Pflichten fest, unabhingig von Ortho-
doxie und Heterodoxie, und er hélt an einem geradezu geometrisch
ausgewogenen Gleichgewicht zwischen den Rechten des erleuchteten
und des irrenden Gewissens fest, «denn ein rechtgldubiger Herrscher
hat nicht mehr Macht uber das Gewissen seiner Untertanen als ein
heterodoxer». !’

Auf dieser am weitesten fortgeschrittenen Ebene der Diskussion
uber die Rechte des irrenden Gewissens stimmen selbst die Verfech-
ter der entgegengesetztesten Standpunkte darin uberein, dem Gewis-
sen in der Rangfolge der hochsten Autorititen einen Gott selbst
vergleichbaren Platz zuzuschreiben. Jacques Philipot, auch er calvi-
nistischer Pastor, geht so weit zu schliessen, dass «nach iibereinstim-
mender Meinung die Rechte des Herrschers sich nicht so weit (d.h.
auf die Gewissensfreiheit) erstrecken, weil hier das Recht des Gewis-
sens und das Recht Gottes herrscht... Daraus aber folgt mit Notwen-
digkeit, dass alle Sekten der Welt, vorausgesetzt ihr Glaube fithrt
nicht zur Zerstorung der Gesellschaft, in dieser Hinsicht in Ruhe
gelassen werden miisseny. 18

16 Saurin, Réflexions, 512.

17 Ebd. 514f.

18 J acques Philipot, Les justes bornes de la tolérance. Avec la défense des mystéres du
Christianisme, Amsterdam 1691, 40ff. Zu ausfuhrlicherer Behandlung des Themas
s. Mario Turchetti, La liberté de conscience et autorité du Magistrat au lendemain
de la Révocation, in: La liberté de conscience, 289-367.

189




II1. Aktuelle Betrachtungen einer nicht aktuellen Debatte; oder das
irrende Gewissen und die Probleme des Friedens und der Moral

Philipots Bemerkung zur Freiheit aller Gewissen bezeugt zusammen
mit vielen ahnlichen Meinungen, dass sich am Ende des 17. Jh. das
Prinzip Gewissensfreiheit ohne Wenn und Aber durchgesetzt hatte,
in der Theorie sowie in der Moraltheologie. Was ihre rechtliche und
verfassungsmassige Absicherung angeht, so stand der Gewissensfrei-
heit ein bis heute nicht abgeschlossener weiter Weg bevor. Im 16. und
17.Jh. neigten die mit ihr befassten Autoren aufgrund ihrer theolo-
gischen, philosophischen und juristischen Betrachtungen dazu, dem
Gewissen volle Verantwortung in der religiosen Praxis wie im mora-
lischen und sozialen Verhalten zu tibertragen und durch eine solche
Uberhohung der Gewissenswerte zugleich die religidsen und burger-
lichen Menschenrechte mit zu erheben, ja die Gewissensfreiheit als
Grundrecht zu verankern. Ein vertieftes Eingehen auf diese etwas in
Vergessenheit geratene Debatte tiber die Rechte des Gewissens kann
zu einem vertieften Verstindnis unserer eigenen Probleme im 20. Jh.
fuhren, in dem Menschen-, Kinder- und Frauenrechte so sehr im
Zentrum politischen, kirchlichen und allgemein intellektuellen In-
teresses stehen; gerade deshalb ist es nitzlich, im Lichte historischer
Kenntnisse die Motive, Ursachen und Griinde von Intransigenz und
Intoleranz in unserer jingsten Vergangenheit zu iiberdenken. Voll-
zichen wir zu diesem Zweck den qualitativen Sprung vom kognitiven
zum - bereits in der Antike so bezeichneten — pragmatischen Aspekt
geschichtlicher Betrachtung. Mit anderen Worten, versuchen wir
unser historisches Wissen iiber die Gewissensfreiheit als zur Anwen-
dung in unseren eigenen Tagen bestimmtes Material zu betrachten,
ohne dariiber die unterschiedlichen geschichtlichen Rahmenbedin-
gungen zwischen in manchem vergleichbaren historischen Epochen
zu nivellieren. Konzentrieren wir uns zu diesem Zweck auf die heute
mehr denn je brennenden Probleme des friedlichen Konsenses und
Ausgleichs. Aus der Geschichte haben wir gelernt, dass die H_altung
des Doktrinars jeglicher Aushandlung von religiésen und soziopoli-
tischen Kompromissen im Wege steht. Als Doktrindr verstehe ich
dabei jeden durch ein dogmatisches System gepragten Menschen, sei
er Politiker, Parteihaupt oder Vertreter welcher Orthodoxie auch
immer. Nach sich tber ein Vierteljahrhundert erstreckender Be-

190

schaftigung mit den religidsen und politischen Kontroversen des
frihmodernen Europa erlaube ich mir die folgende Meinung zu den
Problemen des Weltfriedens. Die Ideen, Theorien und Auffassungen
von Welt und Mensch, kurz die Ideologien, sind konkreter, manch-
mal gewalttitiger als die Waffen, die man zu ihrer Verteidigung
ergreift, sie sind die wirklichen Antriebskrafte individuellen und
kollektiven Verhaltens. Nachdem ich vor allem die Anstrengungen
und Strategien untersucht habe, die die moderaten, um religiosen
und politischen Frieden bemihten, die vermittelnden und ausglei-
chenden Protagonisten des Konsenses entwickelt haben, glaube ich
daraus eine Lehre ziehen zu dirfen, die mitnichten utopisch sein
muss: Kehren wir zu den Lehren der Moral zuriick, streichen wir die
Ideologien aus, widmen wir uns der Ethik. Ich spreche wohlgemerkt
von Moral und Ethik, nicht von Religion oder doch hochstens von
den moralischen Normen, die jede Religion in ihrer Lehre enthalt.
Jeder Versuch, Frieden zu stiften, setzt von seiten der Unterhdndler
die Bereitschaft zu Zugestidndnissen als conditio sine qua non voraus.
Nun aber besteht zwischen der zutiefst verwurzelten Uberzeugung,
im Besitz der Wahrheit zu sein, und dem Aushandeln eines Kom-
promisses kein uniibersteigbares Hindernis, selbst wenn dazu Abstri-
che von der einen und unteilbaren Wahrheit hingenommen werden
miissen — vorausgesetzt, man versteht diese Wahrheit souverin, von
humanitaren Prinzipien geprégt und unter dem Primat der Moral.
Auf der anderen Seite ist es mehr als unwahrscheinlich, dass Dok-
trindre — seien es intransigente Theologen aller Konfessionen des 16.
und 17. Jh. oder die Ideologen unserer Tage, gleich welcher Kultur,
Religion oder ethnischen Zugehorigkeit — sich jemals mit ihren
Gesprachspartnern verstiandigen konnen. Dogmatismus, wie ver-
schleiert er auch immer auftreten mag, Intransigenz, das blinde Ver-
trauen auf den alleinigen Besitz der Wahrheit und fundamentalisti-
sche Uberzeugungen, so verstandlich sie sein mogen, ldhmen sehr oft
jegliches Verhandeln. Ubereinkommen erreicht nur der, der der ent-
gegengesetzten Meinung sein Ohr zu schenken geneigt ist, so irrtim-
lich, doch zugleich uniiberwindlich verwurzelt sie auch sein mag.
Daher hat jeder Friedensvermittler vor allem unter dem Primat der
Moral zu handeln. Solche Bemerkungen zu politischen und huma-
nitdren Problemen bestétigen auf wissenschaftlicher Ebene die Be-
deutung der Wahrheit. Als Historiker und Professor fiir Geschichte
bin ich davon uberzeugt, dass alle der Anniherung an die historische

191




Wahrheit gewidmeten Anstrengungen Frichte tragen; ja ich bekenne
mein grenzenloses Vertrauen in den Fortschritt der Geschichts-
schreibung hin zur Wahrheit. Auf der Grundlage dieses Credos sollte
man m.E. die Geschichte der Gewissensfreiheit in der Moderne neu
durchdenken, haben doch die mit ihr befassten Autoren den Stellen-
wert der Gewissensfreiheit fur Gesellschaften, Staaten und fiir ein
Weltsystem bestimmt, in dem der Mensch in Harmonie mit seines-
gleichen und mit der Natur zu leben vermag. Bei dieser Suche nach
einer menschenwurdigen Welt ist die Gewissensfreiheit ~ unver-
wechselbar, unersetzlich, einzigartig, Wurzel aller menschlichen
Freiheiten — Ausgangs- und Endpunkt schlechthin. Schliesslich ha-
ben uns die hochsten und reinsten Ausformungen des Humanismus
im Laufe der letzten Jahrtausende gelehrt, dass der hochste Wert des
Menschen in seiner Innerlichkeit beschlossen liegt - und diese Inner-
lichkeit ist nichts anderes als das Gewissen, das alle Verhaltensnor-
men diktiert oder doch zumindest diktieren sollte. Aus diesem
Grunde tritt uns in den subtilsten Gedankengebauden des Christen-
tums (denken wir an Augustinus) das Gewissen als der geheimste
und spirituellste Teil der Seele entgegen, befihigt zu zeigen, was zu
suchen und was zu vermeiden, was zu lieben und was zu furchten ist.
Der Mensch auf der Suche nach seinem wahren Ich entdeckt so das
Gewissen als sein tiefstes Ego, das jegliche moralische Bewertung
und die Entscheidung uiber Gut oder Bose vornimmt. Unter diesem
Blickwinkel miisste man vielleicht die nachwachsenden Generatio-
nen zu Ausbildung und Erkenntnis des Gewissens erziehen, und zwar
mit schulischen und universitiren Programmen, die bis heute fast
ausschliesslich der beruflich-technischen Ausbildung, dem gesell-
schaftlichen Erfolg und damit sehr dusserlichen, ja verdusserlichten
Idealen gewidmet sind. In diesem Sinne konnte eine Erziehung mit
dem Ziel der Aufwertung des Gewissens den homo novus von heute
zu einer Neueinschatzung von Freiheitswerten und Freiheiten fiih-
ren und ihn dazu bringen, jede Konvention oder Erklarung von
Menschen-, Frauen- und Kinderrechten als universelle Konvention
bzw. Erklarung von Gewissensrechten zu verstehen. Ware es an der
Schwelle zum dritten Jahrtausend nicht unsere Pflicht, die dafir
notwendigen Entscheidungen zu treffen? Einerseits fiirchten wir das
Schlimmste, z.B. einen Atomkieg, andererseits trdumen wir vom
Abenteuer, z.B. von der Erschliessung neuer kosmischer Raume.
Gestatten wir uns einen kurzen Ausflug in die Gefilde der Phantasie,

192

und setzen wir eine Begegnung mit Wesen von fremden Planetensy-
stemen voraus: eine Anndherung, eine Verstindigung, sie wire nur
auf der Grundlage einer Moral denkbar, die von der absoluten Prio-
ritdt des Respekts, der Gegenseitigkeit und der Giite geprigt ist. In
dieser Hinsicht scheint mir die ethische Dimension die einzige zu
sein, die das Epithet universell verdient. Ebenso kann die Suche nach
Frieden auf unserem Planeten nur im Zeichen essentiell moralisch
inspirierter Prinzipien neue Dynamik gewinnen. Nur so wiirde die
Gewissensfreiheit, Wurzel aller Freiheiten, ihren angemessenen Hu-
mus zu Wachstum und Gedeihen finden. Was die Wahrheit angeht,
so sollten wir, angesichts des Respektes, den wir ihr schulden, unsere
Bemiihungen um sie in aller Demut vorantreiben. Doch solten wir
nach den oben getroffenen Ausfithrungen die Lehre nicht minder
beherzigen, die einige Jahrtausende gebraucht hat, um ans Licht zu
gelangen: auch der Irrtum verdient unsere Bemihungen um Ver-
stindnis, sobald er aufrichtig und uniiberwindlich ist. Das irrende
Gewissen, diese grosse Unbekannte, verdient wohl einen Augenblick
der Besinnung.

193




