MARIO TURCHETTI

Continuita e conflitto nel Settecento europeo

Estratto da « NORD E SUD »

Anno XXII - Terza Serie - Novembre 1975 N. 10 (252)

NAPOL! MCMLXXY




Continuita e conflitto nel Settecento europeo
di Mario Turchetti

Se & vero che lo storico non deve limitarsi alla trattazione
delle questioni di fatto — vale a dire « trattare gli avvenimenti

come materiale inerte » — ma deve anche discutere le questioni
di diritto — ciog integrare il racconto storico con « riflessioni
sulla storia» — George Rudé nel suo ultimo libro

L’Europa del Settecento. Storia e cultura compie preziosa opera
storiografica.

Nel riannodare attorno ad argomenti di ampio respiro la storia
dei paesi europei nel Settecento — facendo attenzione,

come egli stesso dice, a non ridurre la storia dell'Europa
pre-rivoluzionaria ad un semplice fondale alla rivoluzione
francese dell’89 — egli tenta di « problematizzare il passato »,
interrogandosi continuamente sul perché degli avvenimenti

o dei mancati avvenimenti e trattando tutte le questioni come
se fossero ancora aperte.

George Rudé & un esperto di storia socio-economico-politica del Set-
tecento al di qua e al di la della Manica. Da esperto, egli & consapevole nel
suo ultimo libro (L’Europa del Settecento. Storia e cultura, Bari, Laterza,
1974, coll. Storia e Societa, pp. 416) dei diversi trabocchetti che sonc
tesi allo storico del XVIII secolo, il quale deve in primo luogo « tenere
sempre presente che, a prescindere dalle sue simpatie personali, la
grande Rivoluzione francese appare molto lontana in fondo al percorso.
Sicché egli rischia di continuo di presentare la storia dell’Europa pre-
rivoluzionaria come una specie di fondale, oppure come una storia del
l'ancien régime in Francia a caratteri cubitali, dove tutte le strade
conducono inesorabilmente e inevitabilmente a Parigi nell’estate del
1789 ».

Le perplessita dello storico, che intende dare una visione d’insieme
di questo periodo complesso, sono perd attenuate in queste pagine da
un metodo che lega i fatti ora astraendoli ora concatenandoli alla grande
rivoluzione, senza dimenticare cioé che non tutte le strade portavano
a Parigi in quell’estate. Il Rudé non intende offrire un tipo di storia
universale del XVIII secolo e pertanto opera una scelta ponendo in
risalto argomenti che piti si confanno al suo modo di vedere e che
hanno dato anche nei suoi precedenti studi i migliori risultati quanto
alla caratterizzazione del periodo: I'esplosione demografica, la rivoluzione
agraria e quella industriale, lo sviluppo di una borghesia opulenta,
I'Iluminismo e il « dispotismo illuminato », la sfida alla monarchia e
all'aristocrazia, la protesta popolare, I'espansione commerciale e le guerre

93




Mario Turchettl

coloniali. E il sottotitolo dell’edizione inglese, Aristocracy and the
Bourgeois Challenge, benché non pretenda di esaurire I'argomento, &
molto significativo per indicare il tratto essenziale dell’ottica dell’autore.
Contrariamente a una esposizione suddivisa per paesi, come per
lo piti gli storici sembrano preferire, egli svolge dunque una trattazione
per argomenti di ampio respiro, prestando pilt attenzione ai conflitti
sociali interni che non alle guerre e ai rapporti internazionali. I vari
temi, inoltre, vengono coordinati, con un certo rigore metodologico,
dal risalto dato ora al cambiamento e alla continuita (trattando ciascun
elemento essenziale, la societd, la popolazione, le istituzioni, I'attivita
economica e il pensiero), ora al cambiamento e al contrasto.

Certo « ogni generazione di storici — confessa il Rudé — possiede
la sua parte di prevenzioni e di prese di posizioni incrollabili »: limiti
questi che spiegherebbero, ad esempio, il diverso atteggiamento degli
storici inglesi whig nei confronti dei sostenitori delle « libertd » in seno
al parlamento, che si tratti dell’Inghilterra o della Francia: alle simpatie
verso gli aristocratici che si battevano contro la « tirannide » di Gior-
gio III, non fa riscontro, quando si tratta del Continente, una analoga
simpatia nei confronti dei « parlementairs », i ministri francesi che,
pur lottando per le liberta come i loro colleghi inglesi, erano descritti
come i cattivi della favola. Il Rudé sta bene in guardia contro simili
trabocchetti, gia additati del resto dalla scuola critica di Sir Lewis
Namier e da Egret in Francia. Comunque sia, la vecchia discussione &
stata in gran parte esaurita dalla introduzione nella metodologia storio-
grafica dei fattori economici, dello studio della funzione delle masse
popolari (si ricordi in proposito il suo libro The Crowd in the French
Revolution, Oxford 1965, trad. it. Dalla Bastiglia al Termidoro..Le masse
popolari nella Rivoluzione, Roma, Ed. Riuniti, 1966), elementi che sono
serviti « a spogliare dell’enfasi gli attori al centro della scena e, di
conseguenza, a ricondurli a proporzioni di grandezza e di meschinita
meno unilaterali ». Pilt in generale, per quanto concerne la visione del
processo storico, si pud affermare, come ha sottolineato un critico, che
George Rudé si allinea con l'ortodossia della scuola di Lefebvre, pur
con alcune riserve e qualificazioni che lasciano spazio agli studi revi-
sionistici contemporanei (cf. la nota di Leo Lershoi in The American
Historical Review 78 [1973], 1451).

In quale maniera ha affrontato I'autore una tale massa di problemi?
Il lavoro & ripartito in tre grandi sezioni — « Il popolo e la societa »,
« II governo e l'ideologia », « Conflitto » — in cui sono dettagliatamente
svolti i temi cul si accennava. L’elemento che forse maggiormente

contribuisce a rendere stimolante la lettura di queste pagine & il modo

94




Continuita e conflitto nel Settecento europeo

di porgere le considerazioni e le riflessioni in forma quasi mai con-
clusiva e definitiva, come se all’autore, che molto ha detto, resti in
effetti ancora molto da dire e molto da chiedere. Si leggano, ad esempio,
le pagine sulla terra e i contadini (sez. I, cap. II), dove & ben sintetizzata
la situazione di miseria e di poverta che esasperava i contadini con-
ducendoli sporadicamente alla rivolta. Questi perd erano casi isolati
di proteste contadine che assumevano una forma diversa nell’Europa
orientale, in Slesia, Boemia, Austria e Russia, dove si facevano testimoni
di un malcontento pitt profondo che non quello ritenuto causa delle
sommosse in Norvegia o in Francia nella prima meta del secolo. Che
cosa concludere? Forse che la situazione rivoluzionaria fosse pilt esaspe-
rata nell’Europa orientale? Perché allora in questi paesi una rivoluzione
non assunse aspetti pitt vasti? Gli interrogativi aumentano quando dal-
I’analisi di und « rivoluzione demografica », di una « rivoluzione agraria »,
di una «industriale » si passa alla considerazione di fattori sociali e
politici. 11 Rudé mette a confronto le forme di governo e i dispotismi
piit 0 meno « illuminati » (severo con Turgot, critico verso Caterina la
Grande e Federico II, piu tenero nei riguardi di Giuseppe II), le aspira-
zioni della borghesia, l'incidenza politica della Chiesa. Proseguendo su
questa linea di pensiero egli studia il clima « ideologico », in senso lato,
che rende possibile una diffusione nei differenti strati sociali delle idee
dei philosophes, le quali finiscono col diventare una sorta di patrimonio
comune.

Nel capitolo sull'Illuminismo (sez. II, cap. X), a prima vista un po’
sbrigativo, sono centrati alcuni aspetti di fondo nelle pagine in cui i
philosophes sono giudicati dagli stessi philosophes, dai Kant, dai Diderot,
daj Condorcet. Dalle speculazioni sulla relativita della conoscenza e
della morale a quelle sulla ricerca di leggi economiche, un certo spazio
¢ dedicato agli autori pilt rappresentativi, da Locke a Voltaire, a Smith,
con qualche preferenza per Montesquieu e soprattutto per Rousseau.
Alle considerazioni sulle idee e le istituzioni del Settecento, di cui vengono
messi in rilievo gli aspetti attinenti alla continuita, all’evoluzione graduale
e perfino alla stabilita e all'inerzia, segue nell'ultima parte del libro,
con una sorta di cambiamento di prospettiva, lo studio degli antagonismi,
dei conflitti ora interni, fra le classi, le fazioni e i gruppi politici avversi,
ora esterni fra gli stati in lotta. Certo, il fatto che, secondo il Rudé,
« le grandi trasformazioni nella popolazione, nell’industrializzazione, le
esigenze crescenti dello stato burocratico, la diffusione dell’Illuminismo,
Ja distanza tra salari e prezzi furono caratteristiche piu della seconda
che della prima meta del secolo », lascia intravedere negli anni 1760-70
una specie di spartiacque del mutamento sociale e politico. « Forse

95




Mario Turchetti

non ¢ soltanto una coincidenza che la sollevazione contadina in Boemia,
i tumulti per il grano in Francia, lo strascico della ribellione di Pugacev
e l'inizio della rivoluzione americana appartengano tutti al 1775 », ma
considerare questi rivolgimenti locali « espressione dello sviluppo di
una rivoluzione generale dell’Europa occidentale », come wvuole il
Godechot, equivale per il Rudé a « deformare il quadro e sopravvalu-
tare 1 fatti». «La distorsione dipende forse dal non aver guardato
attraverso entrambe le estremitd del telescopio; poiché ciascuno di
questi fatti pud essere messo correttamente a fuoco sul piano storico
soltanto se lo si osserva nel suo contesto sia nazionale che interna-
zionale ». Lo sguardo del Rudé, volto ora all'insieme ora al particolare,
& tanto pilt apprezzabile quanto pili si considerano le conseguenze che
esso riesce a trarre.

« Ecco inoltre un'altra domanda molto pertinente — prosegue acuta-
mente l'autore —: se tutte queste esplosioni furono tanto radicali,
perché la Francia nonostante la sua insurrezione di importanza relati-
vamente minore nel 1775, fu il primo se non l'unico paese ad avere nel
1789 una rivoluzione di pili vaste proporzioni? ».

Domande di questo tipo, sparse qua e la nel testo, sono incidentali
solo in apparenza e costituiscono, a nostro avviso, parte integrante
del metodo del Rudé. Egli dedica in effetti a questi problemi un capitoloi
a parte che si pud considerare il pitt originale del libro. « Una storia
dell’Europa del XVIII secolo, specie una storia che si inoltri fino al
1789, difficilmente pud non scontrarsi con l'imminente rivoluzione in
Francia. £ quasi inevitabile che essa ponga la domanda implicita o
esplicita: perché il secolo si chiuse con la rivoluzione e perché proprio
in Francia? ». :

Il Rudé imposta il problema partendo da una rapida rassegna
storiografica, mettendo a confronto personalita € metodi: Edward Burke,
I'abate Barruel, Hyppolite Taine, August Cochin e poi Thiers, Mignet,
madame de Staél, fino alla suggestiva tesi di Michelet del « popolo»
come protagonista autentico e vigoroso del dramma, e alle illuminanti
critiche di Tocqueville che meglio degli altri ha messo in luce le visioni
troppo unilaterali della rivoluzione, indicando una nuova via per la
ricerca piti recente. Pagine stimolanti, osservazioni da meditare per il
lettore critico che finalmente si chiedera qual & in proposito l'opinione
del Rudé stesso. Anche se non data esplicitamente, una teoria della
rivoluzione che risponda alla domanda precedente del perché vi fu una
rivoluzione in Francia, si pud desumere e dalle critiche che l'autore
fa agli storici, e dalla successiva discussione su molteplici fattori politici
economici sociali e ideologici. « Comunque detto tutto questo — scrive

96




Continuitd e conflitto nel Settecento europeo

il Rudé ad un certo punto —, resta ancora il dubbio se (poniamo) nel
gennaio 1789 qualunque francese intelligente o un osservatore straniero
sarebbero riusciti a scoprire una buona ragione per predire 'imminenza
di una rivoluzione, e ancora per pronosticare la forma che tale rivolu-
zione avrebbe assunto ». Cosi dopo i tentativi notevoli di entrare nelle
mentalita del tempo o addirittura «to get into the skulls of the par-
ticipants », come ha scritto altrove a proposito della protesta popolare
(ma vedi l'osservazione di Robert Forster in Journal of Modern History
45 [1973], 113), il Rudé avanza lidea che la rivoluzione francese sia
stata il prodotto di una combinazione di fattori, sia a lungo che a
medio termine, che scaturirono dalle condizioni dell’ancien régime come
1 motivi di lagnanza di antica data dei contadini, dei cittadini, e della
borghesia, la frustrazione delle nascenti speranze in mezzo ai ricchi
borghesi e contadini, etc. Conclusioni non molto risolutive, ovviamente,
che pur chiarendo alcuni motivi « rivoluzionari », non spiega ancora
perché la rivoluzione scoppid in Francia e non altrove. « Naturalmente
—- osserva con finezza — sarebbe ingenuo supporre che la ricetta rivo-
luzionaria di un paese si adatti in modo uguale e preciso a un altro ».
Pertanto di fronte all’arduo quanto inutile compito di fornire un'en-
nesima formula che spieghi le cause della rivoluzione, I'autore cambia
strada e preferisce chiarire perché non vi fu la rivoluzione negli altri
paesi. ,

In questa specie di filosofia della rivoluzione, pare di capire che il
suo sistema di procedere sia il seguente: centrare il fenomeno rivolu-
zionario, precisare le cause pilt varie e applicarle agli altri paesi che
si trovavano in condizioni simili; fare una sottrazione e considerare
infine i risultati, clo¢ i motivi che impedirono la rivoluzione. La sua
tesi di fondo & che per una azione rivoluzionaria fu determinante l'at-
teggiamento dei ceti medi. In Russia, Polonia, Ungheria, Austria, Boemia,
anche se le condizioni sociali erano pili arretrate rispetto a quelle della
Francia, la ribellione contadina serbd un carattere isolato e proporzioni
limitate, proprio « perché in nessuno di questi paesi esisteva un ceto
medio o intermedio abbastanza evoluto da sostenerla o aiutarla a
creare un proprio linguaggio di rivolta o di speranza in un futuro
migliore ». Neppure in Spagna le lagnanze trovavano un valido sostegno
in un ceto medio capace di contendere il prestigio sociale alle classi
agrarie, né tanto meno di sfidare i privilegi della monarchia o l'autorita
del re. Ma altre componenti entravano in gioco, come l'assenza quasi
totale di idee «illuminate », capaci di insinuare uno spirito di contesta-
zione nei riguardi dell’autoritid nella societa, nella chiesa e nello Stato.
La stessa debolezza politica dei ceti medi si riscontrava in Prussia,

97




Mario Turchetti

dove essi venivano repressi dall’eredita feudale e dallo stato burocratico
che insieme accorrevano a sostegno della nobilta; né valse a smuovere
I'asservimento dei contadini e dei braccianti l'elevata diffusione delle
idee dell'llluminismo, le quali una volta confluite nei canali letterari
persero il loro nerbo di forza politica.

Queste osservazioni, pero, non valgono per il Rudé quando si parla
della Francia, del Belgio, dell’Olanda e tanto meno dell'Inghilterra.
Quest'ultima, anzi, costituisce quasi, nel suo racconto, l'eccezione che
conferma la regola: se la rivoluzione non scoppid in Inghilterra, nono-
stante la situazione quasi rivoluzionaria venutasi a creare intorno al
1780, fu proprio a causa dei ceti medi. « La prospettiva dell’aumento
della proprieta -— spiega l'autore — sembrava spalancarsi per loro;
vi era poco di quella frustrazione sociale profondamente sentita, tanto
palese in Francia, di fronte al privilegio e all’arroganza degli aristocratici;
e quando si arrivd al punto cruciale (negli anni immediatamente suc-
cessivi al 1780), essi non ebbero pilt intenzione di unire la propria sorte
a quella dei minatori sediziosi, dei tessitori o dei piccoli consumatori
pit che a quella di una « reazione aristocratica ». Sicché puntarono le
loro speranze su Pitt e su Giorgio III e, almeno per il momento, rinun-
ciarono alla riforma per la continuita del profitto ».

Un'ultima osservazione di rilievo & quella che il Rudé fa a proposito
della Renania, del Piemonte come pure del Belgio, dell’Olanda e di
Ginevra, in cui, con le debite eccezioni, non a caso nel decennio 1790-1800
soito l'influsso degli avvenimenti di Francia la tensione rivoluzionaria
arrivdo nuovamente sul punto di esplodere. Conformemente, in Germania
(tranne la Prussia), in Polonia, nell’Italia meridionale e in alcune parti
della Spagna, « & possibile affermare — conclude l'autore — che le
‘rivoluzioni’ che seguirono pitt tardi furono la conseguenza dell’occu-
pazione militare francese anziché semplicemente della violenza del-
I'esempio francese o della dichiarazione dei diritti dell’'uomo ».

I1 racconto del Rudé finisce qui, ma il suo discorso ci porta oltre,
non perché ci ricollega a un fatto particolare, a un avvenimento del
Settecento, ma perché solleva una questione di principio, rilevante dal
punto di vista metodologico.

Si vede emergere ogni tanto nelle pagine del Rudé l'esigenza di
spiegare il passato non semplicemente o unicamente come accadde.
Per comprendere questo atteggiamento spirituale bisogna pensare che
la spiegazione o, diciamo, la visione del passato in questi casi viene
data a posteriori, dallo storico che vive dopo, quando i problemi sono
per certi aspetti risolti, quando si & persa la drammaticita delle situa-
zioni storiche proprio per il fatto che egli sa come andarono a finire

98




Continuitd e conflitto nel Settecento europeo

le cose. II Rudé tenta, invece, di dare alla narrazione un certo tono
di drammaticita; diciamo meglio, tenta di problematizzare il passato
ponendosi una serie di domande che si possono concentrare in questa:
sarebbero le cose dovute o potute andare diversamente? Il Rudé ci ha
reso un gran servigio. Senza rendersene egli stesso conto, almeno in
maniera affatto consapevole, egli si & posto e pone allo storico di pro-
fessione un problema, a mio avviso, importantissimo: deve lo storico
per spiegare il passato concentrarsi unicamente su cid che avvenne di
fatto, oppure & suo compito ripensare i fatti fino a prospettare in alcuni
casi cid che sarebbe dovuto o potuto accadere? Formulata in termini
pilt appropriati, la questione di principio sollevata implicitamente dal
Rudé si puo enunciare nel modo seguente: deve lo storico attenersi
esclusivamente alla trattazione delle questioni di fatto? oppure deve,
per chiarire gli stessi fatti, porre e discutere sistematicamente anche
le questioni di diritto?

Riferito allo storico del passato, della « storia gia formata » — come
dice il Croce —, il problema posto in questi termini pud sembrare
scontato dal momento che egli pud, quando vuole, inquadrare l'avveni-
mento che tratta nella totalita degli accadimenti di cui egli conosce
lo svolgimento e percid il seguito. Che senso avrebbe allora una storia
costruita coi «se»? forse che egli potrebbe mutare gli avvenimenti
nella loro realta effettuale? che interesse si avrebbe a sapere cid che
poteva accadere o cid che tutti pensavano sarebbe potuto accadere?
Ma si risponde: riportarci nel passato e aiutarci a considerare gli avveni-
menti lontani da noi come se fossero presenti, cio¢ come se costituissero
dei problemi non ancora risolti. Portata avanti cosi, la questione appare
meno scontata e oziosa ove venga riferita allo storico del presente, della
« storia dei fatti in corso » — sempre per usare una terminologia cro-
ciana —. Questi, pur volendo, non pud mettere in relazione il « processo
non compiuto », col quale ¢ alla prese, con il « processo pilt ampio »,
che egli, essendovi ancora immerso, non conosce. In altri termini, egli
nel pensare e giudicare la storia contemporanea, la storia in fieri, prende
in considerazone necessariamente le questioni di diritto, perché non
sa ancora come andranno a finire le cose. E gli avvenimenti da lui
narrati, di conseguenza, restano delle questioni aperte, ciog serbano un
carattere problematico.

Ecco che, senza volerlo, siamo giunti a individuare nella dialettica
« questioni di fatto» « questioni di diritto » una delle pilt importanti
proprieta che distingue, in linea di principio, il metodo della storiografia
del passato dal metodo della storiografia del presente. Benedetto Croce
— per riferirmi al teorico che, almeno in epoca recente, meglio di ogni

99




Mario Turchetti

altro ha approfondito questo problema — non ha preso in considera-
zione, per lo meno in maniera esplicita, la distinzione tra fatto e diritto
nell’argomentazione dello storiografo, pur avendo fatto della « contem-
poraneitd » il carattere intrinseco di ogni storia propriamente detta,
che & storia in quanto realmente si pensa. Per l'autore di Teorig e storia
della storiografia la differenza tra la storia « gia formata » e la storia
« non compiuta » viene a scomparire quando il racconto storico venga
inteso come critica, intelligenza e comprensione dei fatti. Pero, nonostante
il ragionare limpido e persuasivo del Croce, che del resto ci trova
pienamente consenzienti su questo punto, si deve ammetiere che lo
storico di mestiere, avido di precisazioni concettuali schematiche e
subito utilizzabili, « reste sur sa faim » alla lettura delle pagine su questo
argomento, come di quelle dove si parla dei due atteggiamenti spirituali,
dello storico e dello pseudostorico o cronachista. Ora, inserendo in .
questa problematica l'altra, che qui si va esponendo, della dialettica
di questioni di fatto e questioni di diritto, la teoria crociana della
contemporaneitad della storia pud, a mio avviso, ricevere una precisa-
zione e una conferma. Precisazione, in quanto limitarsi alla trattazione
delle questioni di fatto significherebbe « trattare gli avvenimenti come
materiale inerte », mentre la discussione delle questioni di diritto in
molti casi comporterebbe una integrazione del racconto storico con
le « considerazioni sulla storia » e « riflessioni sulla storia », cioe un
ripensamento del fatto storico reimmerso nella vita dal cui seno esso
& sorto; una conferma, poiché anche per questa via si pud giungere
alla unificazione dei due metodi riguardanti le rispettive storiografie
del passato e del presente, fermo restando che anche il rapporto tra
questioni di fatto e di diritto deve essere inteso come rapporto dialettico
di unita e distinzione, come gia gli altri di verita di fatto e verita di
ragione, giudizi di fatto e giudizi di valore, per sfociare poi nel « giudizio
prospettico » etc. Naturalmente qui il discorso sarebbe lungo e, per
molti aspetti, fuor di luogo. Basti, per il momento, avere avviato una
discussione sulla metodologia del Rudé, da cui si sono prese le mosse,
e avere precisato, anche se in una sola direzione, l'esigenza del Croce,
espressa in guise tanto diverse, che la storia, « atto di pensiero », debba
essere concepita in rapporto di unita con la vita.

MaRr10 TURCHETTI

100




