MARIO TURCHETTI

« RIVOLUZIONE DIMENTICATA »,
GUERRE DI RELIGIONE FRANCESI E « POLITIQUES ».
INTERVENTI SULLE RELAZIONI
DI MAURIZIO VIROLI, ENZO BALDINI
E DIEGO QUAGLIONI

h e

i+
bt
.L.|.S.

&

FIRENZE
LEO S. OLSCHKI EDITORE
MCMXCV




Mario TURCHETTI

«Rivoluzione dimenticata», guerre di religione francesi e «Politiques». Interventi
sulle relazioni di Maurizio Viroli, Enzo Baldini e Diego Quaglioni

La definizione — o anche concezione — della politica come ragion di
stato in quanto ragione della forza, si colloca in un contesto che non ¢
pit quello della politica come arte del governare. Mi pare, dunque, che
non sia esagerato parlare di «rivoluzione dimenticata» per sottolineare il
momento della introduzione del nouvo linguaggio — che coesistera col
vecchio, confondendosi talora con esso — A proposito della terminolo-
gia, mi ha colpito cio che il prof. Viroli ha osservato riguardo al tiran-
no, giacché ¢ apppunto questo il caso in cui la politica equivale a ragion
di stato come ragione della forza. E non solo. Egli introduce un concetto
che si presta bene alla spiegazione della condotta del tiranno: la teoria della
deroga. Deroga al diritto, alla morale, deroga ai diritti civili dei sudditi.
Deroga non come effrazione alla legge, mi par di comprendere, ma come
eccezione sollevata alla osservanza della legge in ragione di contingenze
particolari, in una situazione di necessitd. Cio lascerebbe pensare, nondi-
meno, che anche il tiranno — o chi per lui, come il teorico che voglia
giustificare I'esercizio del potere tirannico — sia alla ricerca du una qual-
che legittimazione del suo operato, e che ricorra alla nozione di deroga
(come eccezione o modifica) per rimanere, malgrado tutto, nei limiti del-
la legalita. Una legalita, ovviamente, diversa dalla norma, come diversa ¢ la
ragione («di stato») che la sostiene (diversa dalla ragione «politica», di cui il
prof. Viroli diceva). -

In proposito, si potrebbe andare oltre il discorso della ragion di stato,
qual ¢ svolto comunemente dai teorici. Si potrebbe individuare una teoria
della deroga anche presso coloro che stanno dall’altra parte del potere,
dalla parte dei sudditi, dei governati, allorché questi non sono piu disposti
a subire le angherie di chi esercita il potere seguendo la ragion di stato.
Poniamo 1l caso limite della forma del regime tirannico. La teoria del ti-
rannicidio ¢ in qualche modo une teoria che tende a giustificare 1’assassi-
nio «politico», e a legittimare un’azione contro legge. Non ho ancora ri-
flettuto su questa analogia della ricerca della deroga da parte dei sudditi, e
non vorrei percio avventurarmi a sostenere un’ipotesi azzardata. Ma quan-
to esposto dal prof. Viroli mi rinvia spontaneamente al quesito, se il tiran-
nicidio puo anch’esso considerarsi come il frutto di un ragionamento po-
litico che si fondi sulla ragion di stato o su dei principi che le sono equi-

e G =

«RIVOLUZIONE DIMENTICATA», GUERRE DI RELIGIONE FRANCESI E «POLITIQUES»

valenti pur sotto un’altra terminologia. Per brevita, menzioneré due mo-
menti storici in cui la teorica del tirannicidio ha toccato un livello note-
vole della speculazione politica: la Grecia antica e la Francia della seconda
meta del Cinquecento. I motivi per giustificare il tirannicidio sono diversi:
la, il socio-politico, qua, il politico-religioso. Il governo di Atene che, a
un certo momento della sua storia, protegge la forma democratica, pro-
mulga delle leggi contro la «catalisi» della democrazia, ossia contro chiun-
que tenti di sconvolgere 'ordine democratico. Si tratta di una legislazione
squisitamente antitirannica, o quanto meno tendente a dissuadere chi sia
tentato da propositi tirannici. Un’eco di questa legislazione sembra trovar-
si, nel 410 a.C., nel decreto di Demofanto; e nel 336 a.C., nella legge di
un certo Eucrates. Si tratta di norme che non trovarono un’applicazione
pratica, ma che nel nostro discorso di oggi suggeriscono qualche riflessio-
ne. La teoria della deroga (deroga al dovere comune di non uccidere) ¢ —
si potrebbe dire — giunta nell’antica Grecia alla formulazione scritta di
provvedimenti legislativi che legalizzavano la soppressione, o la neutraliz-
zazione, dell’individuo o del gruppo di individui allettati dal potere tiran-
nico ai danni del regime democratico. A quasi due millenni di distanza, in
circostanze storiche del tutto diverse, la ragione che anima i teorici del
tiranncidio ¢ la religione. Che si tratti dei protestanti o dei cattolici, il mo-
vente ¢ identico: 1 sudditi non possono — senza contraddire la propria co-
scienza — praticare la religione del sovrano poiché essa ¢ giudicata una su-
perstizione o un’eresia, secondo che si tratti degli ugonotti o dei papisti.
L’armamentario escogitato da Stephanus Junius Brutus (Vindiciae contra ty-
rannos) e, piu tardi, da Jean Boucher (De iusta Henrici III abdicatione) si fon-
da essentialmente su argomentazioni bibliche e storiche, dove e fait de la
religion» — fatte le debite distinzioni fra i due autori — rimane al centro del
discorso. Nell'uno e nell’altro, la legittimazione del tirannicidio non &
neppure una deroga al dovere dell’obbedienza al sovrano, ma diventa
nientemeno che una teorizzazione della disobbedienza e un diritto alla
resistenza armata. Che queste possano considerarsi forme della «ragion
di stato» non mi sentirei di affermarlo. Un’ipotesi del genere richiedereb-
be uno studio circostanziato e delle analisi testuali di grossa portata. Ma
pur lasciando tale ipotesi al livello di una nota, suggerita dal suo accenno
alla teoria della deroga, rimane I’osservazione che la ragion di stato nell’e-
sercizio di chi governa pué smuovere, provocare, svegliare altre «ragioni di
stato» da parte dei sudditi, opposte e contrarie, che basandosi su analoghi
principi di deroga (teorie della resistenza o, anche, della rivoluzione — e
che dire del terrorismo?) possono giungere a rovesciare il sistema messo
in atto dalla ragion di stato.

— 341 —




MARIO TURCHETTI

* * %

Vorrei esprimere il mio accordo con I'opinione del prof. Baldini circa
I'importanza che rivestiva allora la situazione del regno di Francia per il
dibattito politico europeo. Non credo esagerato affermare, anche sulla
scorta di quanto da lui esposto, che la realtd francese occupava la parte
preponderante delle discussioni contemporanee. Direi, addirittura, che
un buon numero degli uomini di governo e dei prelati rimasero col fiato
sospeso negli anni tra il 1585, data della Bolla papale che scomunicava
Enrico di Navarra (scomunica estesa ai suoi seguaci nel 1591), fino al
1593, quando Enrico IV chiedera a Renaud de Beaune, arcivescovo di
Bourges, di essere istruito nella religione tradizionale dei re di Francia,
preludio alla sua conversione. Va aggiunto, inoltre, che se alla meta degli
anni 80 era ancora in gioco il destino religioso della Francia, che rischiava
di diventare protestante sotto la paventata successione di un re ugonotto al
trono, i timori di un cambiamento radicale dei rapporti del regno con la
Santa Sede non si spensero nemmeno a partire dal 1589. Infatti, ¢ vero che
il 4 agosto di quell’anno, nella sua prima dichiarazione ufficiale, Enrico IV
sl impegnava a «maintenir et conserver en notre royaume la religion ca-
tholique, apostolique et romaine en son entier, sans y innover, ni changer
aucune chose»; ma ¢ anche vero che, pur rimanendo cattolico, il regno
avrebbe potuto staccarsi dall’influenza di Roma, formando una Chiesa
nazionale indipendente, simile alla Chiesa anglicana. Questo tipo di sci-
sma non era affatto escluso dalla propaganda ugonotta, la quale pur pun-
tando — in prima istanza — alla conversione di tutto il regno alla religione
riformata, non considerava come del tutto sfavorevole — in seconda istan-
za — 'eventualitd che il re ancora titubante potesse riformare la Chiesa gal-
licana imprimendole un forte orientamento protestante. Tale duplice ordi-
ne di prospettive non sembra aver attirato sufficientemente 'attenzione
degli storici che rimane solitamente polarizzata verso I’analisi della compe-
tizione tra la Francia cattolica e la Francia protestante. Ma di altre compe-
tizioni non meno importanti in gioco ¢ doveroso parlare, ove si conside-
rino 1 numerosi libelli tanto protestanti che cattolici riguardanti 'idea di
indire un Concilio «nazionale e gallicano» per risolvere il problema reli-
gioso, condizione prima e necessaria per riportare la pace civile. Nel
1590, appare un Traité du Concile ou il est démontré qu’un Concile est trés
nécessaire, e I'anno successivo un Advis sur la nécessité du Concile, et sur la
Jorme de le rendre legitime et libre pour I’'Union Chrestienne. Nello stesso mo-
mento si capisce che il problema della conversione di Enrico ¢ diventato
un problema di interesse nazionale e internazionale, nei riguardi di Filippo
II e di Elisabetta. E quanto dimostra il Discours sur une question d’Etat de ce

— 3D —

RIVOLUZIONE DIMENTICATA», GUERRE DI RELIGIONE FRANCESI E «POLITIQUES»

temps. Question: Que le Roy ne se fait-il Catholique? S’il se faisait catholique son
Royaume serait incontinent en paix. In vero, riformati e cattolici si trovano
d’accordo sulla indizione di un concilio da parte del re, purché esso sia
«ibero», cioé scevro da influenze cattolico-romane. Ovviamente le moti-
vazioni da una parte e dall’altra sono diverse, se non opposte. I cattolici
puntano alla concordia religiosa della nazione tutta, in virtt del rientro
dei fuorviati nel seno della Chiesa tradizionale, che deve comunque esse-
re riformata dall’interno nelle sue strutture dottrinali e disciplinari. I rifor-
mati vedono nel Concilio 'occasione di mostrare (come gia a Poissy nel
1561) lo splendore della verita evangelica che si ritrova nella «unica vera
religione», che & quella delle Chiese riformate di Francia. Il tema del con-
cilio nazionale-gallicano non viene abbandonato durante le vicissitudini
del regno coinvolto nella politica internazionale; si pensi che perfino un
Duplessy-Mornay, eminente teorico del pensiero politico ugonotto, op-
tera per la sua apertura, come egli stesso spera nel suo discorso Pour le con-
cile del 1600. Esso tornera alla ribalta del dibattito politico nel 1607, in una
situazione storica relativamente diversa. Che questa sia una tematica di
studio da riproporre agli storici mi pare necessario. Basti pensare alla sua
importanza nell’opera di un pensatore come Paolo Sarpi.

* % %

Mi permetto di apportare un modesto contributo alla esauriente co-
municazione del prof. Quaglioni, da inserire tra la crisi dell’aristotelismo
e la ragion di stato di cui ci ha parlato, a proposito delle categorie del
«politico» che la realtd storica cosi turbolenta della Francia alla seconda
meta del Cinquecento contribuisce considerevolmente ad arricchire.
Ora non ¢ inutile ricordare — cosa a cui non mi pare ci sia stata occasione
di accennare durante queste giornate — che di «politico» e di «politici» si
parla molto in Francia per designare un partito ben preciso, per tentare
di definirlo e, addirittura, per denunciarne le velleita piu dissimulate. Si
tratta appunto, come ¢ d’altronde ben noto, del partito dei «Politiques»,
la cui formazione risale agli anni che seguono la tragedia della notte di
S. Bartolomeo del 1572. E mia opinione, tuttavia, che la storiografia ci
ha abituato ad anticipare troppo la presa di coscienza di quel movimento
da parte dell’opinione pubblica (nei limiti in cui € lecito parlare di una
‘opinione pubblica’ a quest’epoca), probabilmente a causa dei lavori di
Francis de Crue (Le parti des Politiques au lendemain de la Saint-Barthéle-
my. La Molle et Coconat, Paris, 1892), che un secolo fa aveva forse qualche
motivo per insistervi. Se, tuttavia, si va a scandagliare la pubblicistica del
tempo, ¢ facile rendersi conto che i contemporanei negli anni 1570

— 343 —




MARIO TURCHETTI

non compresero appieno I'importanza di quel movimento che all’inizio
attribuirono vagamente a certi «Malcontants». In vero, i contemporanei
rimasero allibiti di fronte alla «associazione» che alcuni cattolici poterono
stringere con gli ugonotti. Basti pensare che il Traité d’Association passée
entre les Catholiques et ceux de la religion réformée pourchassant le rétablissement
du royaume de France, del 1574, non fa parola dei «Politiques», e si limita a
parlare di «Associés», che ¢ il termine tecnico appropriato a quella circo-
stanza. E ovvio —lo preciso a scanso di equivoci — che 'uso della parola
«politique» era di uso corrente, tanto che cominciava ad apparire nei titoli
di opere audaci, vedi la celebre Question politique: ’il est licite ausx subjets de
capituler avec leur prince, del 1568; e pin tardi, nel 1574, I'intelligente dia-
logo Le Politique, e i coraggiosi Discours politiques. Intendo sottolineare
che la presa di coscienza del cambiamento di tono nell’uso del termine
«politique» si verifica soltanto pit tardi, sembrerebbe addirittura che si
debba aspettare la metd degli anni ’80, per dei motivi che qui non € pos-
sibile sviluppare. E questo che si pud, quantomeno, rilevare dalla pubbli-
cistica contemporanea, che in proposito sorprende lo storico assuefatto alla
tradizionale presentazione dei fatti. Ebbene, uno dei primi libelli che nel
titolo attacca frontalmente «les Hérétiques et Politiques de ce temps» ¢ del
1587. Nel 1588, appaiono nello stesso torno di tempo una Description de
I’homme politique de ce temps avec sa foy et Religion, un Discours sur les calomnies
imposées aux Princes et Seigneurs Catholiques par les Politiques de nostre temps,
un Commentaire... contre les Polytiques, un Advertissement contro les heretiques
et politiques leurs associés, una sferzante messa a punto su La Foy et Religion
des Politiques de ce temps, etc. etc. Che cos’¢ il «politicon, o, piuttosto, che
cos’e diventato agli occhi dei cattolici piti convinti? Un miscredente. Uno
che pospone gli interessi della religione a quelli della politica, e non si
preoccupa che dei vantaggi dello Stato a discapito di quelli della Chiesa.
La coscienza del cambiamento si rileva nettamente dove si legge:

Ce nom de Politique estoit un nom d’honneur,
Cestoit le juste nom du juste gouverneur,

D’un prudent Magistrat, qui pour raison civile
Scavoit bien policer les membres d’une ville,

Et qui siege et accorde par accordant discords...
Aujourd’hui ce beau nom souillé de mille vices
N’est plus qu’un nom d’horreur, qui destruit les polices,
Un nom rempli d’ordures, et qui est mesprisé
Pour le crime de ceux qui en ont abusé:

Car ceux la qui 'ont pris, laissant Dieu qui accorde
Et négligeant le ton d’une Religion

Meére d’harmonie et de toute union

Ont pensé que flattant la haulte chanterelle,

— 344 —

«RIVOLUZIONE DIMENTICATA», GUERRE DI RELIGIONE FRANCESI E «POLITIQUES»

Obeyssant aux grands, espousant la querelle

Des premiers de I’Estat (que Dieu tient aveuglez)
Accordans a leur vice, a leurs sens desreglez,

Et par un vain discours d’'une humaine prudence
Tenant les deux partys en égale balance

Ilz pourroient aisement bien loing de nostre corps
Chasser tant de malheurs que consent ce discors.

Un Catholique de nom, et Huguenot d’effet
Ainsi souz le couvert d’un Catholique voilé,
Le Politique ourdit sa desloiale toile...

C’¢ chi tenta di darne una definizione, ma deve arrendersi di fronte
alle difficolta e ai rischi di una simile impresa: «Ceux que par deca et en
privé et en publique on appelle PorTiQues, ne sont encore Huguenots
manifestes, ni Catholiques vrais et zelez: mais une marchandise meslée,
et boutique remplie de tant de sortes de drogueries confuses par ensem-
ble, qu’il est fort difficile et dangereux de vous en escrire une parfaite def-
finition»; «Et pour autant que les uns et les autres crient sans cesse: L’ETAT,
L’ETAT, La Poricg, La PoLick, sans se soucier en premier lieu de la saincte
religion — voire disent la Police luy devoir estre en tout et partout preferée
— ils sont justement appellez PoLITIQUES».

Tanto ci sarebbe da dire sulle circostanze storiche di questo mutamen-
to. Comunque, al di qua della terminologia specialistica, rifacentesi alla
filosofia politica aristotelica e a quella pit tecnica della «ragion di stato»,
mi pare si possa cogliere nei testi citati la chiara consapevolezza che la ca-
tegoria del «Politique» ha subito un cambiamento radicale. Le caratteristi-
che del politico non son piu quelle di una volta. Oggi i suoi caratteri di-
stintivi sono altri: I'irreligione (ama la tolleranza religiosa anziché la con-
cordia), I'utilitarismo, la simulazione, la preferenza degli interessi dello
Stato a discapito di quelli della Religione, etc. Il «politique» ha ormai per-
so la «raison civile».

— 345 —




