§ REVEE
~ HISTORIQUE

EXTRAIT




« Concorde ou tolérance? »

de 1562 a 1598*

Notre sujet peut se résumer ainsi : l'alternative (le dilemme)
entre concorde et tolérance pendant les guerres de religion du xvr
siecle, de 1562 a 1598, deux dates, marquées par deux édits célebres,
qui ont été baptisés par les historiens : édits de tolérance.

Notons cette appellation, «édit de tolérance », que nous allons
mettre en discussion, particulierement en ce qui concerne l’édit de
Nantes.

D’emblée je tiens A préciser I’emploi que je fais des deux termes :
« concorde » et « tolérance », dont j’ai étudié la portée dans le débat
politique et religieux de la France des années 1550-1570, en particu-
lier autour du colloque de Poissy et au début des guerres civilesl.

La notion de concorde porte sur l'unité de la foi et vise a la réuni-
fication religieuse. Théoriquement, soit les catholiques soit les pro-
testants révent d’une concorde universelle, chacun a l'enseigne de sa
propre et unique confession. Mais, sur le plan pratique, les conditions
historiques laissent prévaloir le projet d’'une concorde « catholique »,
congue comme récupération des fréres séparés par I'Eglise tradition-
nelle.

Au XvT siécle, il y a diverses tentatives de concorde partiellement
réalisées griace a des colloques et a des conférences communes. Une
concorde restreinte entre protestants se concrétise par exemple dans
la Concorde de Wittenberg en 1536, dans le Consensus Tigurinus en

* Exposé présenté le 29 aofit 1985 a la Fédération internationale des Sociétés et Imstituts
pour I'Etude de la Renaissance, dans le cadre du XVIc Congres international des Sciences
historiques, Stuttgart, 25 aolt-ler septembre 1985.

1. M. Turchetti, Concordia o tolleranza ? Frangois Bauduin (1520-1573) e i « Moyenneurs »,
Geneéve, Droz, 1984 (« Travaux d’Humanisme et Renaissance », 200); Milano, Angeli, 1984
(« Filosofia e scienza nel Cinquecento e nel Seicento », Studi, 24) ; thése de doctorat, Faculté
des Lettres, Geneve.

Revue historique, ccLXXIv/2




342 Mario Turchetti

1549, dans la Formula concordiae en 1577, dans V'Harmonia confes-
sionum en 1581, etc. Il y a aussi des essais de concorde plus générale,
entre catholiques et protestants, par colloques interconfessionnels : &
Leipzig en 1534 et 1539, 2 Hagenau en 1540, 3 Worms et Ratisbonne
en 1541, a Ratisbonne en 1546, & Worms en 1557.

En France, le plus important essai de concorde entre réformés et
catholiques est représenté par le colloque de Poissy en 1561, qui
souhaitait la réunification des réformés 2 IEglise traditionnelle,
catholique, apostolique et romaine. Aprés son échec, l'idéal de
concorde n'est pas abandonné, mais seulement différé et toujours
présent. Il est une constante de la politique royale.

C'est dans ce sens que nous utilisons le mot de concorde, idée
qui exprime l'exigence de réunion des « fourvoyez » a I'Eglise tradi-
tionnelle.

Quant a la tolérance, terme ambigu et source de malentendus,
nous distinguons ici la problématique concernant la coercition des
hérétiques (parfaitement illustrée par Sébastien Castellion dans son
Traité des hérétiques de 1554), de celle concernant la coexistence des
religions (elle aussi définie par Castellion dans son Conseil a la France
désolee de 1562).

Nous nous référons dans la présente étude 4 ce deuxieme aspect,
le probleme de la coexistence des deux religions dans le royaume de
France.

Cette distinction faite, on peut aisément remarquer que les deux
notions de concorde et tolérance, ainsi présentées dans le contexte
historique qui nous intéresse, s'opposent I'une & l'autre : la concorde
mise sur l'unité de la foi, la tolérance légitime la rupture de cette
unité.

L'alternance, la pulsation de concorde et tolérance imprime son
rythme au drame qui se déroule tout au long des guerres de religion :
unité ou coexistence ? Voila qui justifie le titre de notre article.

2. Prenons un texte, référons-nous a un document : 1’édit de jan-
vier 1562. Le contraste, non résolu, entre concorde et tolérance est
manifeste dans sa formulation méme : on y légitime une relative tolé-
rance, mais on lui impose une limite dans le temps, en ajoutant une
clause révélatrice :

« Le tout par maniere de provision, en attendant la determination du Concile
general (de Trente), ou que par nous autrement en ait esté ordonné, et sans
que par nostredite ordonnance et la presente declaration, nous ayons entendu
et n'entendons approuver deux Religions en nostre Royaume; ains une seule,

qui est celle de nostre saincte Eglise, en laquelle nos predecesseurs Rois ont
tousjours vescu. »

Concorde ou tolérance ? 343

C'est en vertu de cette clause essentielle, apportée par le roi le
14 février avec sa « Déclaration interprétative »2, que le Parlement de
Paris enregistra 1’édit, le 6 mars, en lui donnant force de loi.

Pour sa part, il confirme quatre points fondamentaux : 1) néces-
sité contingente d’une telle mesure ; 2) désapprobation de la nouvelle
religion ; 3) caractére provisoire de la tolérance; 4) annonce d’une
éventuelle prochaine révocations.

Ceux qui ont cru reconnaitre dans 1’édit de janvier un revirement
dans la politique ecclésiastique du royaume, et ceux qui ont cru a la
définitive légitimation de la tolérance, se sont trompés. Le caractére
temporaire de I’édit est 1a pour soulager les soucis du législateur,
qui ne veut pas donner aux catholiques la mauvaise impression d’avoir
trahi la religion des rois trés chrétiens de France, ni n’entend laisser
aux réformés l'illusion d’avoir institué une tolérance durable.

Quant i la concorde, elle est loin d’étre oblitérée. Elle est provi-
soirement renvoyée, « en attendant — spécifie 1'édit — que Dieu nous
face la grace de les [nos sujets] pouvoir reiinir et remettre dans une
mesme bergerie, qui est tout nostre desir et principale intention »%.

3. Il faut maintenant attirer l'attention sur le facteur temporel,
la durée et le caractere provisoire de I'édit. Il est si important, qu'il
pourrait 2 lui seul constituer un probléme historique ; probleme qui
n’a jamais été isolé ni analysé par les historiens.

Il est d’autant plus urgent de relever son importance pour les
historiens des guerres de religion que cet élément temporel se pré-
sente immanquablement dans chaque édit, jusqu'a 1’édit de Nantes,
pour en rester au xvI° siecle. En 1598, ce méme élément se voit ren-
versé, il n’est plus « par provision », temporaire, mais au contraire
« perpétuel et irrévocable ». Cette qualification de perpétuel et irré-
vocable joue un rdle important dans l'histoire de I'édit de Nantes,
qui s’enchaine avec 'histoire de sa révocation, dont nous célébrons
le tricentenaire. Tout au long du xvir siecle, on retrouve dans les
controverses religieuses entre protestants et catholiques la présence
de I'argument légitimiste 1ié & la formule « perpétuel et irrévocable ».

2. « Declaration et interpretation du Roy sur aucuns mots et articles contenus en l'Edicft
du dix-septieme de Janvier », in Antoine Fontanon (éd.), Les edicts et ordonnances L?ES Roz.s
de France..., t. 4, Paris, 1611, p. 269-270. Les réformés enregistrent que cette déclaration « fit
bresche A 1'4dit », Histoire ecclésiastique des Eglises réformées au Royaume de France, éd.
nouv. par G. Baum, Ed. Cunitz et R. Reuss, 3 vol., Paris, Fischbacher, 1883-1889, 1. 690, cf.
aussi 2.22 (suivant la pagination de la premitre éd.). .

3. « ... Habito respectu urgentis necessitatis temporis : et id totum per modum pI:OVl-
sionis, et quousque aliter per dictum Dominum Regem fuerit ordinatum, absque approbatione
praesentis novae religionis » (in Fontanon, 271-272).

4. Fontanon, 268.




344 Mario Turchetti

Les huguenots le rappellent & plusieurs reprises, chaque fois qu'ils
ressentent la menace d'une nouvelle restriction des concessions obte-
nues avec I'édit de Nantes; les « papistes » ont tendance a l'ignorer
pour restreindre ces concessions et arriver méme 2 les annuler. Les
discussions continuent aux siécles suivants.

Nous n’avons pas ici & passer en revue les histoires de I'édit ni
celles de sa révocation, comme 1'a fait par exemple Henri Dannreuther
a l'occasion du bicentenaire de la révocation’. Nous nous bornons
a signaler la permanence de la mention « perpétuel et irrévocable »
dans presque tous les travaux concernant cet édit. Elle constitue
une sorte de tradition qui se retrouve dans les ouvrages de nos jours :
j’en citerai un des plus représentatifs, celui de Janine Garrisson,
paru en mars 1985, qui débute ainsi :

« Il est bien rare que dans le royaume de France ou la construction de I'Etat
s'est faite par touches et retouches, par avances rapides et reculs prudents, par
audaces calculées et chances attrapées au vol, on révoque. Un édit, de surcroit,
que son préambule décréte irrévocable. L'acte en soi constitue comme un coup
de poing donné a la tradition, comme une agression infligée non au droit

s

francais mais & sa pratique »¢.

Avertis, donc, de I'attention qu'il faut préter a ce facteur temporel,
jetons un coup d’ceeil a ses apparitions dans les textes. La qualification
de provisionnel et révocable donnée a I'édit de janvier 1562 réapparait
dans ses rééditions, plus ou moins conformes, de mars 1563 (édit
d’Amboise) et de mai 1568 (paix de Lonjumeau). Aprés cette date on
trouve « perpétuel et irrévocable » dans I’édit de Saint-Maur-les-Fossés
de septembre 1568. Remarquons en passant que la nouvelle qualifi-
cation de « perpétuel et irrévocable » se trouve ici pour la premiére
fois énoncée non dans un édit de tolérance, mais dans un édit qui
révoque la tolérance, interdisant le culte réformé’. La méme mention
se représente des lors et par la suite dans la dizaine d’édits, qu'ils

5. H. Dannreuther, Quelques jugements sur 1'édit de Nantes, Bulletin de la Soc. de U'Hist.
du Prot. frangais, 47 (1898), 372-386.

6. J. Garrisson, L'Edit de Nantes et sa révocation. Histoire d'une intolérance, Paris, Ed.
du Seuil, 1985, 7. Un autre livre remarquable et récent est celui d’Elisabeth Labrousse,
« Une foi, une loi, un roi ? » La révocation de I'Edit de Nantes, Genéve-Paris, Labor et Fides,
1985, cf. 56. Cf. aussi, Pierre Bolle, Le protestantisme frangais & la veille de la Révocation :
la montée des périls, BSHPF, 131 (1985), 125. Pour la bibliographie, voir déja ces trois
ouvrages et en particulier, Jean-Pierre Babelon, Henri IV, Paris, Fayard, 1982, 1009-1034.
Concernant notre période, une excellente vision d’ensemble dans le livre de Nicola M. Suther-
land, The Huguenot Struggle for Recognition, New Haven and London, Yale UP, 1980.

7. Fontanon, 293. F. Garrisson, Essai sur les Commissions d'Application de I'Edit de Nantes,
Ire partie : Le régne de Henri IV, Montpellier, Impr. Déhan, 1964 (thése de droit, Paris), 15,
dit que le « texte qualifié pour la premitre fois de perpétuel et irrévocable », fut celui de
1570. Cette inexactitude mise A part, cette étude est l'une des meilleures et des plus rigou-
reuses sur le sujet.

Concorde ou tolérance ? 345

soient de tolérance (appelés plus modestement de « pacification »)
ou de réunion (nous disons aussi de « concorde forcée »), qui furent
promulgués entre aoft 1570 (I'édit de Saint-Germain-en-Laye) et 1'édit
de Nantes. Notons que celui de juillet 1588 (édit de Rouen), qui révo-
quait & son tour la tolérance, fut déclaré non seulement « ferme,
stable et 4 jamais irrévocable », mais aussi «loi fondamentale et
irrévocable » du royaumes.

4. Restons-en a l’édit de Nantes que toute la tradition historiogra-
phique nous a habitués a appeler et considérer comme un édit de
tolérance. Essayons de pénétrer dans le texte de I'édit, en nous tenant
proches de son législateur, Henri IV. Pour ce faire, choisissons un
guide, un interpréte contemporain qui par sa position, par son \com—
portement, par ses ceuvres, nous donne assez de garanties quant a son
impartialité : Pierre de Beloy, avocat général au Parlement de Tou:
louse. En 1598, il est un homme de grande expérience, bientot agé
de soixante ans. Négligé a tort par les historiens, a quelques excep-
tions pres?, Pierre de Beloy occupe par ses idées politiques et_reli—
gieuses une place toute particuliere : quoiqu'il se décla}re cath'ohque:
apostolique et romain, il proteste contre la bulle de Sixte Quint qui
excommunie Henri IV, avec des arguments d’'une pertinence et d'une
agressivité qui n’ont rien a envier a la force du Brutum Fulmen de
Francois Hotman. Bien que catholique, Pierre de Beloy est 1'un des
plus ardents défenseurs de la succession au royaume de France de
Henri de Navarre, qui pourtant serait un roi protestant. Comimne
Hotman, il défend la loi Salique contre les prétentions de la maison
de Lorraine. Tout en se professant catholique romain convaincu,

8. Fontanon, 357 et 731; voir aussi Isambert, Decrusy, Taillandier (éd.), Recueil génér‘al
des anciennes lois frangaises depuis lan 420, jusqu'a la Révolution de 1789, t. 14, Paris,
Belin-Leprieur, 1829, 618 et 650. ) ) )

9. A part des courtes notices dans les dictionnaires comme la Nouv. ngr.. générale '(ed.
Didot), ou le Dict. Biogr. frangais (éd. Prévot et d’Amat), et les rares mentions des hl.StO~
riens, on doit se contenter de l'article de Raymond-Osmin Benech, Pierre de B‘eloy, c’or?sexl‘ler
du roi et avocat général au Parlement de Toulouse, dans ses Mélanges de droit et d hzstoz.re,
Paris, Cotillon, 1857, 369-418. A consulter l'article que lui dédie Pierre Bayle dans son Dict.
hist. et critique. On l'appelle souvent Belloy, mais il se signe Beloy; d’accord, donc, avec
Bayle et Benech. . )

10. Gentve, 1586. De cette méme année est l'ouvrage anonyme mails de Beloy, qui se
définit dans le titre « un Catholique, Apostolique, Romain, mais bon Frangois ». Son titre :
Moyens d’abus, entreprises et nullitez, du rescrit et bulle du Pape Sixte Ve du nom, en fiate
du mois de septembre 1585. Contre le serenissime Prince, Henry de Bourbon..., Coloigne
(Geneve ?), H. Jobin, 1586. Diverses éditions. )

11. Hotman, De iure successionis regiae, Basileae, 1585. (Beloy), Examen du Discours
publié contre la Maison Royalle de France, et particuliérement contre la branche de BO?‘Y—
bon..., La Rochelle, 1587 ; (Beloy), Mémoires et recueil de lorigine... de la ro'yale fa'mzlle
de Bourbon, branche de la maison de France, La Rochelle, P. Haultin, 15%5. Voir aussi son
Apologie catholique de 1585, publiée en latin l'année suivante et en anglais vers 1590.




346 Mario Turchetti

Beloy se pose en farouche adversaire de la Ligue, qu'il accuse de
lése-majesté®2. Enfin, Pierre de Beloy est un catholique qui a plusieurs
reprises impute a I'ambition des Guise les malheurs de la France ;
ce sont les Guise qui fomentent les guerres, qu'a fausses enseignes
on appelle guerres de religions. Bien que persécuté et incarcéré
pendant quatre ans, Beloy ne change pourtant pas d’opinion, et cette
persévérance lui vaut une récompense de Henri IV, qui le nomme
son avocat général au Parlement de Toulouse.

A T'égard de I'édit de Nantes, Beloy est I'un des premiers a se
soucier du probléme de I'interprétation. C'est pourquoi, en 1598 méme,
avant l'enregistrement des Parlements, il prépare un commentaire
dans le but de soutenir la politique religieuse d’Henri IV contre les
désapprobations des ligueurs (anciens ligueurs) et des Guisards, et
dans l'intention d’expliquer mot & mot le texte, suivant la coutume
des Commentarii, coutume familiere aux jurisconsultes. Mais Beloy
ne se borne pas a l'aspect juridique. I1 n’hésite pas a faire appel a
I'histoire, sacrée et profane, ancienne et moderne, nationale et gau-
loise, faisant preuve de connaissances remarquables de la philosophie
grecque et romaine, de la Bible, des auteurs classiques, de la litté-
rature patristique, de la théologie médiévale jusqu'aux controverses
théologiques, politiques, religieuses et, bien sfir, juridiques de son
époquels,

En dépit de ces efforts, ce commentaire n’eut pas d’écho parmi
les historiens. Une réédition parut en 1659, mutilée de sa préface et
quelque peu retouchée, de sorte que dans une situation historique
différente, ce texte semblait pouvoir contribuer a la cause des catho-

12. (Beloy), De l'authorité du roy, et crimes de leze maiesté, qui se commettent par
ligues..., 1587 ; autres éditions A Paris en 1593 et 1594.

13. Voir la Préface de son Examen du Discours (cité A la n. 11), £. 2-16 v.

14. Pierre de Beloy, Conference des edicts de pacification des troubles esmeus au Royaume
de France, pour le faict de la Religion; et Traittez ou Reglemens faicts par les Rois
Charles IX. et Henri III. et de la Declaration d’iceux, du Roy Henri IIII. de France et de
Navarre. Publiece en Parlement le 25. Fevrier 1599. Avec lexplication du contenu en chascun
article par Uhistoire Ecclesiastique et profane, droicts Civil et Canonique, Ordonnances et
Coustumes de ce Royaume. Par Mre Pierre De Beloy, Conseiller du Roy, et son Advocat
general au Parlement de Tholose. A Paris, chez P. L’Huillier et Iamet Mettayer, 1600. In-8°,
8 folios n. ch. (« Epistre au Roy » : « de Paris ce 21 Fevrier 1600 » ; et « Estat alphabetique
des autheurs tant anciens que modernes»), 326 folios chiffrés (texte), 24 folios n. ch.
(« Repertoire general des matieres », « Extrait du Privilege » : « dernier de Fevrier 1600 » ;
colophon, 8 mars 1600). — Notre exemplaire porte une signature de « A. Bernus, juin '95 ».
D’autres écrits voient le jour, a la méme époque, concernant 1'édit de Nantes (p. ex. les
deux opuscules anonymes, Sur I'édit du mois d’avril 1598 publié le 25 fevrier 1599, sl., s.d.;
De la concorde dans l'Etat par l'observation des Edits de Pacification, Paris, au Palais, 1599,
cités par F. Garrisson, 34, n. 66), mais on y chercherait en vain la rigueur d'un Beloy (voir
ibid. 'opinion de Garrisson, qui reléve les liens de Beloy avec de Vic et de Mesmes, les
futurs commissaires a ’application de I’Edit).

Concorde ou tolérance ? 347

liques®. Cette édition ne connut pas non plus une grande diffusion :
encore en 1690, I'historien Elie Bonoist, désormais bien avancé dans
la rédaction de sa monumentale Histoire de I'édit de Nantes, regret-
tait de ne pas avoir trouvé un exemplaire du commentaire de Beloy,
que des amis lui avaient recommandé’s.

Concernant la premiére édition de 1600, qui nous intéresse ici,
on peut émettre une hypotheése sur le sort réservé a cet ouvrage : la
singuliere position idéologique de Beloy se prétait mal a une utilisa-
tion sur le plan de la controverse de part et d’autre : les « papistes »
avaient toutes les raisons de se méfier d'un libelliste qui, tout en se
déclarant catholique, apostolique et romain, s'était publiquement
opposé aux ligueurs, au pape et aux Guise; les huguenots, de leur
c6té, ne pouvaient pas trouver bon de se référer a un auteur qui se
définissait catholique, apostolique et romain, méme s'il avait embrassé
la cause d’Henri IV. Sa malchance, la défaveur des contemporains, a
bien de quoi attirer l'attention de I'historien, car elle garantit l’enga-
gement de l'auteur en dehors des factions. Et c’est en raison de cette
malchance, dépendante de cette position hors du commun, que le
texte de Beloy nous intéresse tout particulicrement pour connaitre
linterprétation de I'édit de Nantes dans les vues et les intentions de
son législateur, le « bon Henri IV » auquel il dédie son commentaire.

Bien qu'il sache que Barnabé Brisson et Louis Charondas Le Caron
ont en chantier des grands commentaires qui comprendront 1'édit de
Nantes aussi, Beloy tient & présenter tout de suite son propre com-
mentaire, car d’aprés lui, il est urgent d’appuyer la cause du roi. Quel
est alors son propos ? « Arborer une ferme concorde », et pour ce
faire, « soutenir, interpréter, et expliquer pour le bien public, vostre
saincte Ordonnance d’amnistie, d'union et de concorde »%7.

15. Grenoble, chez J. Nicolas, in-8°, 588 pages. On remarquera la différence entre ce
commentaire et les autres d’inspiration « catholique» publiés A 1'époque, tel. que celu.x
trés connu de Pierre Bernard, Explication de I’Edit de Nantes par les autres Edits de Paci-
fication, Declaration et Arrests de Reglement, Paris, A. Vitré, 1666; dont le redoutable
Pierre Soulier publiera en 1683 (Paris, A. Dezalier) une édition avec des nouvelles observa-
tions, hostiles aux réformés.

16. Elie Benoist A Charles Ancillons, Delft le 13 mai 1690, BSHPF, 11 (1862), 412. Son
Histoire, 3 t. en 5 vol., fut publiée A Delft entre 1693 et 1695. Cf. ci-dessous la conclusion
de la n. 36. ) )

17. Beloy, Conference, éd. de 1600, f. iii v. — Cf. Le Code du Roy Henri III... rédigé en
ordre par Messire Barnabé Brisson... Depuis augmenté des Edicts du Roy Henry IV et
Loys XIII... par L. Charondas Le Caron..., A Paris, chez S. Cramoisy, 1615 ; au f. 47 v. (Fere
1, Tiltre 34, « De la Pacification »), Le Caron commente les raisons d'une tolérance provisoire
en vue de la « concorde de I'Estat», et conclut : « Ie ne toucheray plus fort cette chorde,
ains seulement ie dirai que la doctrine et religieuse vie des Catholiques aura plus de force
pour retirer ceux de la religion pretendue reformee, que les contraintes des. armes ou des
supplices... Autres ont traicté amplement ceste question, et par dessus monsieur de Belloy,
tresdigne Conseiller du Roy (Henri IV), et son Advocat au Parlement de Tholose. La confe-

rence de cet Edict avec ceux des predecesseurs Roys, demonstre que le Roy n’introduit rien
maintenant de nouveau. »




348 Mario Turchetti

5. De l'important traité de Beloy, choisissons quatre arguments
qui se rapportent : au facteur temporel (le « perpétuel et irrévoca-
ble »), a son idée de concorde, a la liberté de conscience, et & sa défi-
nition de la tolérance.

L’édit de Nantes est proclamé, dans son préambule, « perpétuel
et irrévocable ». Quelle est la portée de cette formule d’aprés son
législateur ?

Laissons a Beloy le soin d'y répondre :

« Icy — explique-t-il — les ennemis du Roy, restes de la faction esteincte
(les Ligueurs), prennent sujet 4 blasmer S.M. comme s'il vouloit 4 jamais et
sans fin authoriser deux religions en France (lisons : comme s’il voulait instituer
la tolérance en France); au lieu que ces predecesseurs avoient seulement
permise celle qu'on dit reformee, par provision, et en attendant un Concile
general ou national, ou que Dieu eust inspiré les abusez a se recognoistre, et
reiinir au giron de I'Eglise Catholique, Apostolique et Romaine (on constate
I'idée de concorde selon la formule adoptée la premiére fois dans 1'édit de
janvier, comme on a vu ci-dessus).

« Mais ces faiseurs de discours — continue Beloy — sont ou fort ignorans,
ou malicieux extremement : parce que nous alons monstrer 4 veué d'oeil que
ces mots Perpetuel et irrevocable, qui sont en cest Edict, ne portent, ne peuvent
porter ou comprendre autre chose, que ce qui estoit és precedens : sgavoir que
l’exercice de cette religion durera, et sera toleree en ce Royaume, jusques a ce
que la cause cesse, et que ceux qui en font profession seront mieux instruits
ou convaincus en leurs consciences par le sainct Esprit, d’erreur et d’heresie.
Et que S.M. veut seulement en ces mots palam profiteri et protester, qu'il n'a
intention ni entend alterer pour son regard, ou diminuer jamais la volonté,
et ferme resolution qu'il a, de tenir son peuple en repos, pour le faict de la
religion, par ceste permission, tant que la cause d'icelle durera »®.

Le facteur temporel, en l'occurrence le caractere strictement pas-
sager, scelle la permission accordée par I'édit, laquelle circonscrit
le concept de tolérance exprimé dans les lignes ci-dessus : une permis-
sion temporaire. Sa qualification de « perpétuel et irrévocable » doit
étre entendue comme tout a fait relative a 1’état de nécessité.

La gravité du sujet oblige Beloy a articuler son discours, d’autant
plus qu'il s’adresse & un public qui n’est pas nécessairement composé
de «spécialistes ». A l'aide de quelques principes élémentaires de
philosophie du droit, Beloy explique qu'il y a deux sortes de lois ou
ordonnances :

« Les premieres sont tousjours equitables, certaines et immuables, accom-
modees de-par Dieu a tous les animaux, selon leur naturel et inclination, et a

toutes les nations et peuples, comme creatures raisonnables; dont procede la
distinction et division du droict de nature et du droict des gens. Les secondes

18. Beloy, Conference, 38 v.-39.

Concorde ou tolérance ? 349

sont les Ordonnances, Edicts et Declarations necessaires, pour chascune cité,
qui font le droict civil, par lesquelles est pour certaines occasions, selon les
temps, les lieux, et autres considerations raisonnables, aucunement alteré, et
amendé, et observé en la vulgaire et commune equité, observee par tous en
I'Univers »*°.

Quelques exemples permettent une compréhension plus imme-
diate : I'empereur Auguste, dans une période de régression démo-
graphique, proclama une loi « perpétuelle » contre les célibataires,
« neantmoins bien long temps apres, ceste cause cessant, la mesme
loy fut supprimee et abrogee » ; le mariage est appelé perpétuel, mais
se dissout si le divorce ou la mort interviennent; une société est
appelée perpétuelle, mais elle peut s'éteindre par la mort de l'un des
associés »», En d’autres termes, le changement des lois est consé-
quence du changement de la situation historique de la société :

« Ainsi la loy surpasse la loy, quand il advient qu’'une equité surmonte
l'autre »21.

Une breve dissertation sur « la vicissitude des choses » (empruntée
au chef-d’ceuvre de Loys Le Roy) confirme son argumentation que
le bon, le juste, I'équitable sont relatifs a certaines considérations
de temps, de lieu, de climat, de température, méme de «viande et
nourriture », « de la revolution de plusieurs annees », desquelles cho-
ses dépendent la fin, le but et I'intention des lois?.

« De ceste espece est cestuy nostre Edict — explique Beloy — qui en ce temps
parmi nous est bon et juste, dautant qu'il est necessaire, et pour la foy, parole

19. Ibid., 39.

20. Ibid., 39 et 42.

21. Ibid., 39 r.-v. : « Autrement ce que nous appellons loy et droict, seroit iniquité et injus-
tice, s'il ne se changeoit, et amandoit selon les occurrences, s’accommodant A la nature qui
engendre et produit diverses formes et conditions, en l'estat des hommes. De sorte que les
loix politiques et civiles sont composees du droict de la nature, et du droict des gens, et se
trouvent sujets a changement, alteration, et mutation, autant que l’equité et la justice du
temps muable le peut desirer et requerir.» Beloy résume sous forme de principe juridique
un des résultats parmi les plus éclatants du mos gallicus et de tout ’humanisme juridique.
Dans la réalité juridique si changeante de la seconde moitié du xvI° siecle frangais, ce prin-
cipe est trés débattu, et souvent utilisé pour soutenir que I’absolu pouvoir de légiférer
revient exclusivement au roi : « Le legislateur ne peut de telle prudence consituer les lois,
que par le divers cours des ans et changement des choses, ses successeurs ne trouvent souvent
A redire... Le bon roi ne sera tant superstitieux, qu’il doute de changer, abolir et entierement
renverser les lois anciennes, si elles lui semblent contraires ou a la raison, ou a la société
humaine » (L. Charondas Le Caron, Les dialogues, Paris, 1556, f. 20 r., cité par Vittorio de
Caprariis, Propaganda e pensiero politico in Francia durante le guerre di religione, I (1559-
1572), Napoli, Ed. Scientifiche Italiane, 1959, 214-215).

22. Beloy, Conference, 40 v.; 41 : « Justement nous pouvons comparer le droict et les loix
A un arbre, duquel la racine est la Nature, qui tend 2 ce qui est bon 2 toutes choses, le tronc
au droict des gens, communément receu et attaché par tout, les branches et rameaux au
droict civil, uz, et coustumes de diverses nations, peuples et provinces, conformément a ce
qui est bon, utile et honeste 2 chascune.» Cf. L. Le Roy, De la Vicissitude ou variété des
choses en l'univers..., Paris, P. L’Huillier, 1575.




350 Mario Turchetti

et authorité du Roy, doit estre en S.M. perpetuel et irrevocable : toutesfois
ceste designation et intention Royale, peut prendre changement, et recevra une
nouvelle face, quand les occasions et causes de la Loy par luy donnee cesseront
et seront esteinctes »23.

Par la possibilité du changement, Beloy annonce la probabilité que
I’édit regoive une « nouvelle face ». Ainsi, le législateur semble avoir
deux buts définis en fonction de facteurs temporels : I'un & court
terme, réalisé par des concessions provisoires : la pacification civile
du royaume ; 'autre a long terme, réalisable par la méme stratégie :
l'union et la concorde religieuse.

A ce propos, voici 'avertissement de Beloy : « Que personne donc
ne se scandalise de la perpetuité de nostre Edict; car elle sera
esteincte, et la Loy prendra fin incontinent que la cause d'icelle ne se
trouvera plus parmi nous, et que Dieu aura reiini les desvoyez au
giron de I'Eglise Catholique, Apostolique, Romaine »%.

L'idée de concorde, une concorde toute « catholique », ne quitte
jamais la pensée de Beloy. Il nous méne au coeur du probléme et
nous rappelle une vérité que nous avons oubliée au cours des siecles :
I’édit de Nantes, par la conformation et les modalités de ses mesures
de tolérance, misait essentiellement sur la réunion des sujets a I'Eglise
traditionnelle. C’'est par quoi, il se présente sous la forme d'un édit
de concorde, plutét que de tolérance.

La conclusion est déconcertante. Elle rompt avec toute la tradition
historiographique. Méme si l'opposition entre les deux appellations
(«de concorde » par rapport a «de tolérance ») peut paraitre se
limiter & une querelle de mots, de vocabulaire, cette conclusion nous
géne, nous intrigue. C’est pourquoi l'historien ne peut s’y arréter sans
la vérifier par d’autres points de vue, en essayant de mieux compren-
dre la signification de ces deux idées pilotes, concorde et tolérance,
a l'intérieur du texte de 1'édit et dans l'interprétation de Beloy.

6. Il nous est clair maintenant que ce caractére transitoire rend
caduque la tolérance cramponnée a la formule « perpétuel et irrévo-
cable », formule qui n'ajoute pas de garanties quant a la durée. Ainsi,
on se souvient de la formule « par provision » des premiers édits, a
commencer par celui de janvier 1562.

Mais la connotation « catholique » que I’'on remarque dans la notion
de concorde chez Beloy (« reiinir les desvoyez au giron de I'Eglise

23. « Puisque telle est la nature et condition de toute loy civile, comme nous avons dict :
et c'est la mesme chose par exprez contenue &s precedens Edicts de Pacification, ausquels
cestui-cy, bien et sainement entendu, suivant les occurences qui en ont donné la cause, se
rapporte, et se conforme entierement » (41 r.-v.).

24. Ibid., 42.

—

Concorde ou tolérance ? 351

Catholique ») ne doit pas laisser dans l'ombre les raisons pour les-
quelles il prend en considération la tolérance. Ces raisons nous dévoi-
lent, en outre, un nouvel aspect de la personnalité de Beloy.

S'il est vrai que la « premiére cause » de 1’édit est la concorde,
la voie & suivre pour l'atteindre est la tolérance ; une tolérance ainsi
congue, car

« ]la necessité du repos et de la chose publique a desiré et desire encore la per-
mission et licence contenue en ce nostre Edict; dautant que la paix et la tran-
quillité nous est tres-necessaire en cest Estat, et que cestecy ne peut estre sans
telle permission : partant nous disons hardiment, que l'ordonnance de telle
permission est juste, veu qu’elle est necessaire »?*.

Face aux adversaires catholiques, détracteurs de la réputation du
roi, Beloy soutient, dans la conjoncture du moment, les bienfaits de
la tolérance & I'égard de la liberté de conscience, qu'il affirme étre
un principe inébranlable et sacré, car la conscience « gist en la plus
excellente et noble partie de I'homme, et celle qui est plus appro-
chante de Dieu, scavoir 'ame ». I1 donne ainsi une définition remar-
quable : la liberté de conscience est «la vraye liberté de 'ame », qui
consiste « en une libre permission de servir, selon que la conscience
d’'un chascun est persuadee, selon l'opinion qu'il en a fondee, sur
ce qu'il croid estre comprins et contenu en la parole de Dieu »%.

A partir de cette définition, qui exprime la profondeur et I'enra-
cinement des convictions religieuses, Beloy conclut & !'impossibilité
de dominer les consciences « par choses corporelles » : «la servitude
de conscience est impossible a supporter ».

Beloy évoque plusieurs exemples des « histoires de nostre temps »
et de «toutes les histoires du monde ». Ses accents, dignes d'un
réformé authentique et qui justifieraient 'appellation d'un « Beloy
huguenot », ne sauraient nous détourner de la vraie problématique
de la tolérance chez notre auteur.

7. «Je n’entre point en comparaison de nos pretendus reformez avec les
anciens Chrestiens nos devanciers — précise Beloy — sgachant assez comme vray
Catholique, la difference qu'il y a des uns aux autres» «Le seul moien de
conserver et d’augmenter la religion Catholique, et ruiner la nouvelle opinion

25. Ibid., 100. C’est nous qui soulignons.

26. Ibid., 100 r.-v. Aux adversaires de ce principe, ceux de la faction catholique, « les
murmurens », Beloy fait remarquer que le roi Henri IV a voulu donner & son Etat « un
perpetuel repos », ayant compris « qu’en ce qui gist en la persuasion des consciences, la force
et la violence corporelle, me peut penetrer bien avant». « Et pour vray ceux qui encore
sous-main pensent et murmurent entre les dents, attendans l’occasion de retrancher 2 ce
peuple errant, ceste liberté de conscience, monstrent qu’ils sont despourveus de sens, ou
veulent establir leur grandeur 2 la ruine de leur patrie et du Royaume » (101 v.). Ce passage
nous montre la distance qui sépare Beloy de la faction catholique.




352 Mario Turchetti

est, selon le sain jugement de nostre Roy, que je tiens estre plus solide et
salutaire que tout autre, de permettre aux pasteurs des uns et des autres de
conferer, et par les livres et censures, convaincre les heresies, et manifester
leurs illusions, par la verité de la parole de Dieu, et de I'Eglise »27.

L’avis de Beloy coincide avec «le sain jugement du Roy » : res-
pecter la liberté de conscience, en permettant une tolérance destinée
a perdre son droit a l'existence en raison d'une lente mais certaine
récupération de la concorde « catholique » par voie de persuasion?.
Néanmoins, les adversaires font de nombreuses objections a cette
tolérance. Beloy en retient quatre : 1) les rois ont le devoir de sauve-
garder I'Eglise, « sa doctrine, sa police et sa discipline » ; 2) «il n'y
a qu'un Dieu, une Eglise, une Foy en telle unité, union et conformité,
qu’elle ne peut estre divisee ni separee»; 3) la nouvelle religion
anéantira la catholique ; 4) la division religieuse améne et traine avec
soi la désunion de I'Etat.

Quatre objections, quatre arguments fondamentaux, quatre piliers
de la pensée politique, dont Beloy ne saurait nier ni sous-estimer le
poids, et auxquels il est contraint de répondre comme il peut, par
des considérations de réalisme politique qui, toutes, s’appuient sur
le bien-fondé de la tolérance : la nécessité des temps, la conjoncture
grave et exceptionnelle de la crise présente. La notion de tolérance,
du « tolérer », est alourdie dans ces pages par 1'emploi de synonymes
proches : « souffrir », « endurer », qui témoignent de la contrainte
des princes & octroyer une telle licence?. Sa définition de tolérance
devient claire et affranchie de toutes équivoques, lorsque Beloy se
met A traiter le sujet sur le plan spécifiquement juridique.

« Ceste permission — dit-il — ne doit pas estre entendue d'une licence de
droit, qui contienne approbation de ceste religion... comme chose licite et raison-
nable, ains comme souffrance et tolerance »*°.

27. Ibid., 102 r.-v. : « Aussi sur telles considerations, aprés des longs et perilleux Conseils,
la resolution a esté prinse par le sage Conseil de sa Majesté¢ en ce Royaume, de donner repos
A I’Estat, et laisser moien aux sgavans, aux pasteurs et docteurs, de destourner les opinions
nouvelles, et les erreurs qui se sont glissees dans les ames des separez de I'Eglise Aposto-
lique, et de l'union d'icelle, par sermons, par escritures, par raison et authoritez vives et
penetrantes & trancher le noeud qui les retient... Et & la vérité c'est chose sans replique,
que mettant par belles raisons en parangon, la doctrine de 1I'Eglise Catholique, avec le men-
songe, il faut en despit du monde, que la premitre monstre sa clarté, et obtienne vic-
toire » (103). .

28. Ibid., 103 v. : « Nostre Roy Pacifique, attendant que Dieu ait touché le coeur des
separez de I'union de I'Eglise Cath. Apostol. Rom. leur permet de vivre, sans estre recerchez,
ni molestez pour le faict de la religion en leurs consciences, pourveu qu'ils se comportent
au surplus, comme bons citoiens et fideles subjets. »

29. 11 « est & croire pour 'honneur de la devotion de nostre Roy, et de ses predecesseurs,
Charles 9. et Henry 3. que n'ayans peu ce qu'ils eussent voulu pour la gloire de Dieu, ils
ont fait semblant de vouloir ce qu'ils ont peu» (100. — La discussion sur les quatre argu-
ments, ibid., 113-124 v.).

30. Ibid., 124 v.

Concorde ou tolérance ? 353

On pourrait difficilement trouver au xvrc siécle une formulation
plus précise, qui soit pertinente a 1'édit de Nantes et en méme temps
proche de l'idée de tolérance des siécles futurs, circonscrite, bien
entendu, au domaine strictement juridique. En effet, il est évident
pour le juriste, que l'on ne tolére que ce que l'on est forcé de per-
mettre, sans pour autant l'approuver. Et Beloy, qui soutient 1’édit
du roi « Pacifique » n'a pas de difficultés a repérer dans les sources
juridiques, en l'occurrence le Décret de Gratien, les régles et les
normes qui légitiment une telle tolérance, nécessaire pour éviter un
mal plus grave et donc permise pour le bien public (ne quid peius
accidat, et pro bono pacis)3.

Au cours de son commentaire, Beloy saisit 'occasion d’éclairer la
notion de cette tolérance particuliere, relative & 1'édit : c’est une
tolérance qui n’est pas imposée ; il fait de surcroit remarquer la ter-
ritorialité, et I'exclusivité de cette tolérance & I'égard du culte calvi-
niste, & 'exception des autres sectes « Anabaptistes, Luthériens, Adia-
phoristes, Puritains, Antinomes, Enthusiastes et autres »%.

8. Des diverses raisons de la tolérance, qui se font jour dans
I'argumentation de Beloy (et qui mériteraient chacune une grande
attention), il reste acquis a notre étude que la tolérance, permise par
I'édit de Nantes, est soumise & la condition de nécessité et au carac-
tére provisoire, qui lui sont inhérents.

Si quelqu'un a songé a l'institution de la tolérance par I'édit, il
s’est trompé, en 1598 comme en 1562. Si par cet édit, avec ses articles
secrets et ses brevets, le législateur a voulu raffermir I’égalité juri-
dique et sociale de tous les sujets, il est vrai aussi que ce méme
législateur n'a jamais entendu affirmer 1'égalité des deux religions.
La fin de I'expansion du protestantisme et la limitation des lieux du
culte réformé, décrétées par 'édit, représentent pour Beloy la meil-
leure « confession de foy » que Sa Majesté pouvait professer afin
de prouver la priorité indiscutable de la religion catholique, aposto-
lique et romaine, comme l'unique et véritable Eglise des rois de
France3s.

Enfin, Beloy exhorte les Frangais, le peuple, et surtout les magis-
trats et les juges chargés de 'application, 2 embrasser 1'édit, & s’enga-
ger scrupuleusement dans son observance.

31. Ibid., cf. Grat., Decretum, dist. 3, can. 3; dist. 4, can. 2 et 6; dist. 13, can. 2 (éd.
Ae. Friedberg, repr. Graz, 1959, 1. 5-7 et 33); Isid., Etym., 5. 19.

32. Beloy, Conference, 201 v. ; cf. 164.

33. Ibid., 142 v.

RH — 12




354 Mario Turchetti

« Voici donc, Frangois, nostre Loy d’Amnestie, nostre Loy d’oubliance, d’abo-
lition, et generale suppression des injures » s’écrie Beloy. « Voici le restablis-
sement du regne de Dieu. Voici la restauration de son Eglise Saincte Catholique,
Apostolique, Romaine. Voici nostre Loy de Concorde, nostre Loy d'Union et
Pacification »3¢.

9. Parmi les conclusions que l'on peut tirer de cette étude, nous
nous limitons a en relever quelques-unes de caractére général, sans
nous arréter sur la pensée de Beloy, bien que notre présentation soit
en nette contradiction avec celle d’autres auteurs®.

Grace a l'interprétation de Beloy, que nous pensons étre la plus
authentique et la plus proche de la volonté du législateur Henri IV,
nous constatons que 1'édit de Nantes est un édit de concorde, congu
en vue d'une pacification civile immédiate, et d'une prochaine réuni-
fication du royaume a 1'Eglise traditionnelle. Il faut aussi remarquer
que Beloy, esprit attentif et consciencieux, a traité la liberté de
conscience séparément de la tolérance, dont elle dépend sans doute,
mais de laquelle elle se distingue (distinction généralement omise
par les historiens).

L'attention prétée aux deux idées guides, concorde et tolérance,
qui se présentent en opposition l'une de l'autre, nous permet de
mettre en discussion les interprétations de 1'édit, qui semblent s'étre
imposées au cours des temps jusqu'a nos jours.

Les doutes que je souléve sur ce point capital reposent sur le
caractére temporaire de la tolérance, sur sa fonction stratégique et
sur la qualification trompeuse de « perpétuel et irrévocable » qui se
réduit, nous l'avons vu, & une formule de chancellerie.

D’aprés 1'étude de Beloy, et sur le commentaire de Beloy, I'édit de
Nantes pourrait s'appeler a juste titre édit de concorde, « Loy de
Concorde, loy d'Union et de Pacification », selon ses propres termes.
Bien sfir, il n'est pas question ici d’étiquettes, cependant qui oserait
méconnaitre I'importance des « étiquettes » dans les livres d’Histoire ?

Or, I'appellation « édit de tolérance » ne convient pas a I'édit, tel
que nous venons de I'étudier, & moins que 'on ne prenne soin de qua-
lifier cette tolérance de provisoire et d’éphémeére, en spécifiant qu'elle
n’était qu'un moyen pour atteindre la concorde.

Mais cette appellation ainsi restreinte, ne serait-elle pas hasar-
deuse ? Ne risquerait-elle pas de prolonger une sorte de désarroi ?

34, Ibid., 312 v.

35. P. ex. F. Garrisson (cité 2 la n. 7), 35, conclut que Beloy « fut un solide partisan
de la tolérance » en tant que diversité de religions. La méme conclusion chez Joseph Lecler,
Histoire de la tolérance au siécle de la Réforme, 2 vol., Paris, Aubier, 1955, 2. 130.

Concorde ou tolérance ? 355

Et jadis les contemporains, les réformés, n'ont-ils pas été victimes
d’une propagande® qui a glissé sur des détails importants et vitaux,
au risque de déformer les propos d'Henri IV ?

Certes, celui qui a répandu la nouvelle de l'institution d’'une tolé-
rance stable et définitive, a endossé une grave responsabilité, parce
qu'il a probablement orienté les stratégies défensives des réformés
dans une fausse direction.

Pour les historiens, conscients de leur responsabilité de critiques
et d’'interprétes, la recherche historique doit revenir sur cette ques-
tion difficile et surchargée de polémiques interminables. Il faut, si
I'on veut, repenser ces problemes a la lumiére des concepts nouvel-
lement considérés de concorde et de tolérance, quitte 4 opérer une
révision des perspectives historiographiques; méme si ces perspec-
tives ont été acceptées et classées de longue date.

Si l'on peut avancer une suggestion, abandonnons la désignation
« édit de tolérance » a propos des textes de Nantes, et revenons-en
a celle des contemporains, plus prudente et modeste : « Edict et
declaration sur les precedens edicts de pacification ».

Mario TURCHETT],
Geneéve.

36. Les divers thémes de cette propagande, au cours des générations, confluent dans les
ouvrages de controverse qui deviennent de plus en plus dramatiques, au fur et a mesure
qu’on approche de 'année de la Révocation. Voir, p. ex., (Claude Brousson), Etat des réformés
en France, 3 parties en 1 vol.,, La Haye, B. Beeck, 1685; Premiére partie, O l'on fait voir
que les Edits de Pacification sont irrévocables..., 142 pages dédiées a ce sujet. E. Benoist,
lui aussi, reprend la question dans sa grande synthése (citée ci-dessus 2 la n. 15), pour
conclure qu'il « ne faut pas s’imaginer que ces termes (perpétuel et irrévocable) soient illu-
soires... si on les (lois) publie avec le titre d’irrévocables, elles doivent 1'étre effectivement »
(1. 318 et 319). D’aprés ses argumentations, on constate que Benoist, malgré ses souhaits,
n'avait effectivernent pas trouvé le commentaire de Beloy.



