I LUCCHESI A GINEVRA

DA
GIOVANNI DIODATT A JEAN ALPHONSE TURRETTINI

IN Crvrr A,

ISTITUTO STORICO LUCCHESE




MARIO TURCHETTI

LE IDEE DI «TOLLERANZA» E DI « CONCORDIA»
NEL PENSIERO IRENICO DI
JEAN-ALPHONSE TURRETTINI

—~

In necessariis unitatem,
in non necessariis tolerantiam

adhibendam esse.

1. - Lartivita irenica di Jean-Alphonse Turrettini, del quale
si & ampiamente trattato in questa giornata di studi (esimendoci
dai preamboli), si esplica ufficialmente in due fasi storiche,
'una nel 1707 con I'Oratio de componendis Protestantium dissi-
diis ("), I'altra nel 1719 con la celebre Nubes testium pro modera-
to et pacifico de rebus theologicis judicio, et instituenda inter Prote-

(1) Inserita nella pubblicazione della corrispondenza fra i pastori della Vene-
rabile Compagnia, i professori dell’Accademia di Ginevra col re di Prussia,
Federico I, e il suo ambasciatore plenipotenziario, il conte di Metternich. De
pace Protestantium ecclesiastica, Genevae, Typis Societatis, 1707.




82 MARIO TURCHETTI

stantes concordia (*). Queste opere si inseriscono nel vasto movi-
mento europeo in cui confluiscono gli interessi di teologi e po-
litici nello sforzo di riunire le diverse confessioni religiose. Pa-
rallelamente al pili largo progetto di concordia religiosa, com-
prendente cattolici e protestanti (), il disegno di riconciliazione
elaborato dal ginevrino si limita alle confessioni protestanti pilt
importanti, la luterana e la riformata (e I'anglicana). Esso va
prendendo consistenza agli inizi del Settecento, allorché diversi
fattori contribuiscono alla ripresa di questi progetti. In politica
internazionale, alcuni governanti protestanti (Federico I e Fede-
rico Guglielmo I di Prussia; Anna, Giorgio I e Giorgio II d’In-
ghilterra; le Province Unite dei Paesi Bassi; alcuni fra i principi
protestanti tedeschi) danno opera per unirsi e contrapporsi alle
potenze cattoliche (la Francia di Luigi XIV e Luigi XV; l'Austria
degli Asburgo, alcuni dei principati cattolici dell'impero germa-

(2) Genevae, Typis Fabri et Barrillot, 1719: L'opera fu oggetto di attacchi da
parte di un gesuita di Lione, Frangois de Pierre, ¢ di un teologo vodese,
Théodore Crinsoz de Bionens, in risposta al quale Turrettini scrisse una Dé-
fense de la Dissertation de Mons. Turrettin sur les Articles Fondamentaux de la
Religion, Genéve, 1727. Su queste polemiche, vedi E. DE BUDé, Vie de J.-A.
Turrettin (1671-1737), Lausanne, 1880, p. 100-102 ¢ 124 s.

(3) Sono noti i tentativi irenici fra luterani e cattolici negoziati per es., fra
Gerhard Walter Molanus e Christophe de Rojas y Spinola (cfr: S.T.J. MiL-
LER-].P. SPIELMAN, Cristobal Rojas y Spinola, Cameralist and Irenicist, 1626-
1695, Philadelphia, 1962; per Yinsieme del problema, vedi ora E. CameI-C.
SODINI, Gli oriundi lucchesi di Ginevra e il Cardinale Spinola. Una controver-
sia religiosa alla vigilia della revoca dell’editto di Nantes, Napoli-Chicago,
1988, part. p. 14); Leibniz e Bosseut (cfr. P. HILTERBRANDT, Die kirchlichen
Reunionsverbandlungen in der zweiten Hilften des XVII. Jabrhunderts, Roma,
1922; E. SCHERING, Leibniz und die Versihnung der Konfessionen, Stutsggart,
1966); fra anglicani e cattolici (cfr. M. NEDONCELLE, Trois aspects du proble-
me anglo-catholique au XXIF siécle, Patis, 1951;. E. PRECLIN, L union des Egli-
ses gallicane et anglicane au temps de Louis XV. P.F. Le Courayer er G. Wake,
Paris, 1928; P. JANSEN, L origine de la tentative d'union del [2glise anglicane
avec une &glise gallicane faite par Wake au XVIE sitcle, in <XVII® Sieclen, 23
[1954], p. 572-582); etc.

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 83

nico) (). In teologia, il notevole progresso del metodo scientifi-
co in matematica, medicina, astronomia, e soprattutto in filolo-
gia, in storia e in filosofia non poteva non influenzare Ielabora-
zione dogmatica nell'intenso lavoro di esegesi e di interpretazio-
ne delle Scritture, come spiega lo stesso Turrettini (%). Questo
rinnovamento degli studi sembra, tra altro, incoraggiare anche
i pits solerti difensori dell’ortodossia calvinista a non disdegnare
I'eventualita di un accordo con i fratelli evangelici. Non sono
pochi, infatti, i teologi che ormai esausti dai dibattiti tanto
puntigliosi quanto sterili, si interessano pilt a smussare i punti
controversi che a polemizzare su minuzie, alla ricerca di posizio-
ni di accordo dottrinale propizie alla riconciliazione. A tal fine
si torna a parlare degli articoli fondamentali della fede sui quali
un’intesa sarebbe ammissibile. Lidea dei punti fondamentali
non era nuova e poteva vantare allora una certa tradizione. Uno
dei primi ad averne formulato il sistema, per cosi dire, era stato
il cattolico Georg Cassander (1513-1566) alla met3 del Cinque-
cento col suo De officio pii viri in hoc religionis dissidio. Ma allo-
ra (siamo tra I'estate e 'autunno del 1561) si era trattato di una
proposta che riguardava la concordia fra protestanti e cattolici, e
che per questa ragione era stata vivamente contrastata da Calvi-
no (). Non era dunque un caso che il nome di Cassander fosse

4 ‘Cfr. JEAN SEGUY, «Les oecuménisme du XVII€ siécle et les relations inter-
nationales», Archives de sociologie des religions, 12 (1967), p. 129-134.

(?) Vedine le riflessioni nella prolusione accademica del 14 maggio 1703, de-
dicata a Robert Chouet, De saeculo XVII erudito et bodiernis literarum pericu-
lis, Genevae, Typis Societatis, 1704. Vedi. F. LAPLANCHE, L &criture, le sacré
et Lhistoire. Erudits et politiques devant la Bible au XVIF sidcle, Amsterdam &
Maarssen, 1986, «J.-A. Turrettini et la mise 4 jour de I’herméneutique
réformé», p. 623-632. - Per un bilancio generale sul problema della teologia
protestante nel XVIII secolo, vedi KARL BARTH, La théologie protestante au
dix-newvieme siecle . Prébistoire et histoire, Gentve, 1969 [tr. fr. di L. Jeanne-
ret dell'originale, Die protestantische Theologie in 19. Jahrhunders, Zurich,
1946], cap. II-111.

(6) Cfr. M. TURCHETTI, «Concordia o tolleranza?s. F. Bauduin (1520-1573) e
i Moyenneurs, Milano-Genve, 1984, cap. VIII-IX.




84 MARIO TURCHETTI

quasi sparito dai dibattiti sulla concordia fra i protestanti nel
tardo Seicento. Il nome, ma non le idee, né 'impianto dottrina-
le, che avevano intanto ripreso altri autori celebri, anche rifor-
mati, come Jean Hotman de Villiers ed Ugo Grozio, entrambi
ammiratori ed editori di Cassander (?) (forse percid meriteranno

(7) ]. Hotman pubblica nel 1607 una nuova edizione del De officio di Cas-
sander («comme prélude 2 la réunion qu’on procure fra riformati e cattolici,
scrive L’ESTOILE il 6 ottobre 1607 nel suo Journal pour le régne d'Henri 1V;
sul tema cfr. M. TURRETTINI, «Henri IV entre la concorde et la tolérance»,
Avénement d’Henri IV. Quatriéme centenaire. Actes du Collogue de Pau-Nérac
1989, Pau, 1990, p. 276-299), in cui compare un elenco di opere di ispira-
zione irenica («Doctorum aliquot ac piorum virorum libri et epistolae ex qui-
bus videri potest quam non sit difficilis controversiarum in religione concilia-
tio si controvertendi studium vitetur)»; cfr. C. VIVANTI, Lotta politica e pace
religiosa in Francia fra Cinque e Seicento, Torino, 1963, parte I, cap. I e V).
Questo elenco, ampliato, appare anonimo nel 1628 col titolo di Syllabus ali-
quot Synodorum et Colloquiorum, que auctoritate et mandato Caesarum et Re-
gum super negotio Religionis, ad controversias conciliandas, indicta sunt: Docto-
rum item aliquot ac piorum virorum utriusque religionis, tam Catholicae Roma-
nae, quam Protestantium, libri et epistolae, vel ex iis excerpta; ex quibus videri
potest, quam non sit difficilis controversiarum in religione conciliatio, si pugnan-
di vincendique animus absit, veritates vero studium cum pacis studio conjunga-
tur, Aureliae. - Esso viene poi riproposto da Grozio nel 1642 in appendice al-
a sua opera, Via ad pacem ecclesiasticam, s.-\. ( in Opera omnia theologica, 4
vol., Londini, 1679, 4. 634-636). Sulle vicende del Syllabus, vedi G.H.M.
POSTHUMUS MEYJES, «Autour d’une liste de Jean Hotman, in La controverse
religieuse (XVIE-XVIIE sitcle). Actes du Collogue I Jean Bosset, rec. par M. Per-
ronet, 2 vol., Montpellier, s. d., 1. 43-56. Si noti che Posthumus Meyjes non
sembra fare distinzione fra concordia e tolleranza, e percid non riesce a spie-
garsi certe omissioni nel Syllabus. «Il est notable que tous les auteurs de
166M€ sigcle que nous considérons comme étant des pionniers en matiére de
tolérance, sont précisément absents de la liste. Schwenckfeld, Frank,
Coornhert, Castellion - pour n’en nommer que quelques-uns - ne sont pas
mentionnés. En général, Hotman se gardait soigneusement de signaler des
travaux 3 tendance irénique, écrits par des auteurs hétérodoxes ou hérétiques»
(p. 53). In effetti, la spiegazione & un’altra: J. Hotman, come Grozio e come
del resto Cassander, erano interessati alla concordia-riconciliazione ma non
alla tolleranza-coesistenza (nel secondo significato di cui noi parliamo sotto al
§. 2). In relazione alla teoria dei punti fondamentali, la tolleranza-pluralismo
promossa dai Castellione, dai Coornhert, etc. era incompatibile perché cerca-
va di promuovere fa convivenza di religioni che erano in contrasto proprio
sugli articoli fondamentali ( si pensi agli anabattisti, agli antitrinitari, etc,).

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 85

di essere omessi nella Nubes testium di Turrettini). In area lute-
rana, d’altronde, la teoria dei punti fondamentali aveva cono-
sciuto un certo successo soprattutto grazie all’attivitd di Georg
Calixt (1586-1656), autore del Judicium de controversiis theolo-
gicis quae inter Lutheranos et Reformatos agitantur, et mutua par-
tium fraternitate et tolerantia propter consensum in fundamentis
(1650). Se, dunque, la concordia fra catrolici e protestanti sem-
brava presentare difficoltd insormontabili, come dimostrano le
asperrime diatribe di Pierre Jurieu (1637-1714), forse il pitt ce-
lebre controversita calvinista del suo tempo, sia in campo rifor-
mato contro Isaac d’Huisseau (autore della Réunion du Christia-
nisme ou la maniére de rejoindve. tous les Chrétiens sous une seule
confession de foi, 1670), che in campo catwolico contro Pierre
Nicole (De l'unité de I'Eglise ou Réfutation du nouveau Systéme de
M. Jurieu, 1687; a cui questi replicd con il denso Traité de
I’Unité de ['Eglise et des Points Fondamentaux contre Nicole,
1688), qualche speranza di successo pareva confortare il disegno
di riconciliare riformati e luterani sempre sulla base degli artico-
li fondamentali.

2. - Lazione di Jean-Alphonse Turrettini in questo campo
non era isolata. Essa fu coadiuvata da altri due teologi elvetici,
Jean-Frédéric Ostervald (1663-1747) pastore e professore a
Neuchitel e Samuel Werenfels (1657-1740), professore a Basi-
lea. La loro collaborazione fu tanto unanime che gli storici han-
no parlato di essi come del «triumvirato» elvetico (), rappresen-
tante «’ortodossia ragionevole» o illuminata dell’epoca. Certo
la natura dei loro interventi rispettivi fu differente. Ostervald si
dedico alla semplificazione del catechismo e della liturgia, at-
tento all’aspetto morale della Riforma e fermo nella fiducia di
una riconciliazione possibile con i luterani, se non anche con gli

(8) Vedi M. GEIGER, «Ecumenism and “Reasonable Orthodoxie™», in A Hi-
story of the ecumenical Movement 1517-1948, ed. by R. ROSE and S.C. NEILL,
2 vols., Geneva, 19867, 1. 105-109.




86 MARIO TURCHETTI

anglicani: «Il piano di questa unione - scriveva il 9 febbraio
1710 a Louis Tronchin - consiste in cid: a ciascuna Chiesa na-
zionale saranno lasciati i suoi diritti, la sua confessione di fede,
la sua disciplina, ma ci si accordera su alcuni articoli generali
concernenti I'essenziale della religione; si terranno lontani gli
errori della Chiesa romana e non si fard menzione degli articoli
controversi nelle diverse confessioni» (°). Werenfels, dal canto
suo, lavord a sfrondare dalle verbositd superflue e dannose i di-
battiti dottrinali pili controversi ad esempio quelli sulla Trinita,
sulla presenza del Cristo nell’Eucarestia, e sulla Predestinazione.
Egli espone il suo punto di vista sulla concordia nelle Considéra-
tions générales sur la Réunion des Protestans que l'on nomme
Lutheriens et Reformez, precisando che la riconciliazione «non
pud né deve essere ricercata nell’intera uniformita della Dottri-
na, come molti simmaginano...Questo Punto di Riunione, per
dirlo in una parola, consiste in cid: che i Protestanti dei due
partiti considerino la diversita delle opinioni come degli incon-
venienti inevitabili, che mai si bandiranno fra Cristiani, e che
percid essi si sopportino in cid come il Cristianesimo lo richie-
de, e come si sopportano le altre infermitd umane» (*°). Un at-
teggiamento di tolleranza e di sopportazione & dunque la condi-
zione indispensabile per raggiungere la concordia.

E questo il concetto centrale che si trova costantemente
spiegato, analizzato, ripetuto in forme diverse da parte di tutti
gli interlocutori. Infatti, affrontare la discussione sul sistema

(9)' Cit. in J.-D. BURGER, «Ostervald et la réunion des protestants», in «Mu-
sée Neuchitelois», n. s., 34 (1947), p. 169; questo fascicolo & quasi intera-
mente consacrato a Ostervald. Da vedere il giudizio molto critico di BARTH,
p- 82-84.

(10) In S. WERENEFELS, Sermons sur des veritez importantes de la Religion,
Gentve, 1720*, p. 448 (Traduites de I'Allemand par Monsieur Ostervald).
Vedi BARTH, p. 80-82, sul caustico giudizio che «i dormiva e si diventava
moderni cosl con grande naturalezza» (cfr. P. WERNLE, Die schweizerische
Protestantismus in XVIIL. Jahrbundert, 3 Bde, Tiibingen, 1925, 1. 470: «<Man

wurde moderne wie in Schlaf...»).

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 87

dei punti fondamentali della fede, inteso come sistema dottri-
nale al quale dovrebbero aderire i teologi delle diverse confessio-
ni, presuppone I'accettazione di alcune condizioni che ne ren-
dano possibile I'accordo: la tolleranza. In questa accezione (I),
tolleranza significa spirito di sopportazione, sforzo di accettazio-
ne, tentativo di andare incontro ai meno dotati, atteggiamento
di condiscendenza (la ovykatafacts di cui parlava Erasmo)
("), esercizio paziente nell’ascoltare le opinioni altrui, diverse ad
anche contrarie. Si tratta, come si vede, di una predisposizione
psicologica, propedeutica a ogni tentativo di dialogo. Questo ¢
il senso pil frequente in cui & usato il termine tolleranza, ma
non il solo. Nei testi controversistici di quest’epoca si legge
spesso che «tollerare non & approvare». Certo, tolleranza pud
anche avere il significato (II) di ammettere la coesistenza di reli-
gioni differenti in una stessa citt2 o in uno stesso stato. Si tratta
in questo caso di un’accezione pili tecnica, specifica per lo pitr al
campo giuridico e propria del magistrato civile. In effetti, vi so-
no parecchie accezioni del termine tolleranza e molte sfumatu-
re su cui non possiamo soffermarci in questa sede. In ogni caso,
Pimportanza che questa parola va assumendo nel Seicento, tan-
to da ritrovarla non di rado nei titoli stessi dei libri (cfr. l'opera
di Callixt sopracitata), ¢ almeno pari alla gravitd dei malintesi
che essa ha generato e genera nei lettori e negli interpreti. Tanto
pilt ove il termine «tolleranza» si trovi associato o soltanto posto
accanto a quello di «concordia», giacché essi presentano molte
analogie che perd possono essere ingannevoli: in alcuni casi, in-
fatti, essi sono sinonimi (ancorché distinti), in altri, contrari
(quando, ad esempio, la tolleranza autorizzerebbe un pluralismo
di culti, ma la concordia, imposta per decreto o per editto, esige
P'uniformita religiosa). Se passiamo poi a considerare i loro ri-

(11) Vedi M. TURCHETTI, «Une question mal posée: Erasme et la tolérance.
L’idée de Sygkatabasis», in «Bibliothéque d’Humanisme et Renaissance», 53

(1991), 379-395.




88 MARIO TURCHETTI

spettivi contenuti programmatici, pud accadere che la tolleranza
e la concordia convergano verso un fine comune, la pace e
Punione (sinonime qui di concordia). E’ questo il caso che si
presenta nel dibattito fra riformati e luterani all’epoca che ci in-
teressa, quando si era ormai giunti a ritenere che «autre chose
est, Tolerer pour demeurer en un méme lieu, et permettre que
chacun exerce sa religion; et autre chose Tolerer, pour ne faire
qu'une méme Eglise. Vous voyez bien que le premier a plus
d’étendue que l'autre; et que ce n'est que celui-la que nous de-
manderions par tout le monde; au lieu que nous voudrions le
second avec les Lutheriens, et les Remonstrans...» (*2). Scopo del
presente studio & di riflettere sulle ambiguita di queste due no-
zioni, di chiarire e distinguere il significato delle due parole o
idee, e di spiegare la relazione fra loro intercorrente in termini
storici, dottrinali, squisitamente inerenti all’ambito controversi-
stico tra Sei e Settecento in cui esse sono utilizzate. Non & inuti-
le osservare, pertanto, che la stessa dottrina degli articoli fonda-
mentali non ¢ perfettamente intelliggibile senza una compren-
sione adeguata di questi due fattori che ne rappresentano i po-
stulati.

~ 3.-Aquesto proposito, J. A. Turrettini ha impartito una le-
zione magistrale nel capitolo VII della introduzione alla Nubes
testium, il cui titolo, presente nel frontespizio, ¢ gia un pro-
gramma: Brevis et pacifica de Articulis Fondamentalibus Disquisi-
tio, qua ad Protestantium Concordiam, mutuamque Tolerantiam via
sternitur (**). Tradotta quasi subito in inglese e in francese (*%), la

(12) Cit. in R. Stauffenegger, Eglisc et société, Gendve au XVIIC siécle, 2
vol., Genéve, 1983, 1. 427.

(13) Pracerit disputationi Joh. Alph. Turrettinus Pastor, S. Theologiae Ecclesia-
sticae Professor, respondebit Jacobus Serces Genevensis, Genevae, Tipis Fabri et
Barrillot, 1719.

(14) In inglese nel 1720: A Discours concerning fundamental articles in reli-
gion. In which a method is laid down for the more effectual uniting of Prote-

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 89

Disquisitio & una sorta di metodo per definire gli articoli fonda-
mentali della fede e per saperli distinguere dai non fondamenta-
li (cap. I-V). Tale distinzione ¢ di grande importanza nell’eco-
nomia di tutto il discorso perché la tolleranza reciproca & possi-
bile solo nel caso che il disaccordo fra le confessioni si limiti ai
punti non fondamentali, come avviene tra luterani e riformati.
Al contrario, fra protestanti e cattolici romani non ¢’ possibi-
lita di esercitare una tolleranza qualsivoglia, perché il dissidio &
stridente proprio sugli articoli fondamentali.

Non potendo insistere su questa parte dell'opera, su cui si
rinvia alle chiare pagine di Giovanni Miegge (°), bisogna in-
nanzitutto attirare l'attenzione sulla dimostrazione, che fa Tur-
rettini, delle basi teologiche della tolleranza. L'autore da prova,
implicitamente, di conoscere a fondo il dibattito sulla tolleranza
religiosa, qual si agita nelle controversie da quasi due secoli di
storia della Riforma. Egli maneggia la nozione di tolleranza con
tale competenza che non teme di ingenerare ambiguita né pos-
sibili malintesi nell'uso cosi frequente che ne fa. Cio & partico-
larmente evidente nelle traduzioni del Nuovo Testamento, in cui
egli non esita a rendere col termine «tolleranza» le espressioni ri-
chiamanti il senso di sopportazione, di pazienza e di condiscen-

tants and promoting more general toleration amongst them, London; e in fran-
cese nel 1726: Union sincere et sans retour des Luthériens avec les Calvinistes,
proposée par les plus célebres docteurs de l'une et de l'autre Communion: Avec un
Examen succint des Articles Fondamentaux de la Religion, qui, sans aucune di-
spute, ouvre un chemin infaillible & une Mutuelle Tolérance. Ouvrage dédié &
son Altesse Royale Madame la Princesse de Galles. Par Henri Fiot, Ministre du
Saint Evangile. Traduit du Latin de Jean Alphonse Turrettini, Pasteur et profes-
seur en Théologie, et en Histoire Ecclésiastique, A Londres, Imprimé aux dépen-
ses de 'Auteur, chez Thomas Read.

(15) G. MIEGGE, Il problema degli articoli fondamentali nel Nubes testium
di Giov. Alfonso Turrettini», in Ginevra e ['Ttalia. Raccolta di stud, a cura di
D. CANTIMORI, L. FIrPO, F. VENTURI, V. VINAY, Firenze, 1959, p. 505-538.
L’autore analizza il contenuto dei primi cinque capitoli, ¢ non affronta la
questione riguardante la tolleranza e la concordia, trattata nei cinque restanti.




90 MARIO TURCHETTI

denza. Una tale innovazione nella traduzione dei testi evangelici
non poteva lasciare indifferenti i lettori. )

Col capitolo VII si arriva al cuore della questione: «Nei con-
fronti di coloro con i quali il dissenso non & fondamentale oc-
corre favorire una comunione ecclesiastica ed esercitare una
mutua tolleranza (mutua Tolerantia)» (*°). Dal titolo si evince
che le spiegazioni precedenti sulla distinzione tra articoli fonda-
mentali e non fondamentali & essenziale per riconoscere l'iden-
titd degli interlocutori a cui & diretto esclusivamente il messag-
gio, ossia i luterani. Per quanto sia auspicabile che tra i cristiani
non vi sia difformita alcuna nelle opinioni religiose e che «la Ve-
ritd sia egualmente conosciuta da tutti», bisogna ammettere che
delle differenze sono inevitabili, vuoi per la diversita dei caratte-
ri, dell’educazione di ciascuno, vuoi per le umane debolezze. La
prima cosa, in ogni caso, ¢ che siamo pronti a sopportare (ferre;
trad. fr. soufrir) queste differenze, badando a salvaguardare I'es-
senza della religione. Turrettini tiene a spiegare che questa tolle-
ranza di cui egli intende trattare, lungi dal costituire una novia,
si basa sui precetti della Scrittura e su ragioni solidissime.

1) Tra i testi del Vangelo che impartiscono con maggior vi-
gore I'insegnamento della tolleranza, il primo posto spetta
all’ Epistola ai Romani (14: 1, 3-4, 10; e 15:1), in cui 'Apostolo
esorta i primi cristiani a superare i contrasti sulle cerimonie le-
gali, e ordina di accogliere come fratelli coloro che possono sba-
gliarsi e che sono deboli nella fede, senza disprezzarli né con-
dannarli, ma sopportando [ferre; suporter (il greco porta:
wpadhapPavw, e la Vulgata: assumerie; Castellione traduce
tolerare)] le loro infermitd. Paolo ci fa capire che un atteggia-
mento contrario vanificherebbe 'opera di Dio e la ragione stes-
sa per cui Gesti Cristo & morto. In questi casi, dunque «a tolle-
ranza dei dissidenti & fra i primi e pili importanti doveri della
religione cristiana». Notiamo che in questo caso tolleranza ri-

(16) Ed. latina, p. 26; ed. francese, p. 19.

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 91

porta al primo caso da noi descritto: atteggiamento psicologico
di sopportazione, di pazienza, di condiscendenza (nel senso mi-
gliore); in una parola, di sincatabasis, per dirla con Erasmo.
(Converrebbe adottare il termine erasmiano - anche se poco fa-
miliare - sia perché & il sinonimo che meglio si attaglia al termi-
ne tolleranza usato in questo senso, sia perché ¢ il piti pertinen-
te dal punto di vista storico-teologico, per la forte pregnanza
patristica; senza contare che esso ha il vantaggio di non essere
ambiguo).

2) Anche sulla questione del mangiare la carne offerta agli
idoli, nell’ Epistola ai Corinzi (I Cor. 8-10), Paolo raccomanda
non solo di tollerare (patienter tolerandi) coloro che si sbagliano,
ma di adattarsi (adcommodare) alla loro debolezza («Mi son reso
debole con i deboli, per guadagnare i deboli...»; I Cor. 9:20-22).
Egli ci insegna, conclude Turrettini, che «per quanta energia si
spenda a predicare il Vangelo, se manca la mansuetudine e la
tolleranza (mansuetudo et tolerantia) verso 1 fratelli dissenzienti,
non si pud essere grati a Dio né partecipi della salvezza» (7).

3) A sentimenti analoghi ci induce il passo (ibid. 13: 4-7) in
cui Paolo fa I'elogio della caritd, virtli cristiana per eccellenza, la
cui descrizione coincide con la tolleranza di cui si tratta: essa ¢
paziente... essa tollera tutro, crede tutto, spera tutto, e tutto soppor-
ta [omnia toleret, traduce Turrettini (ove il greco dice
tmmopevel, e la Vulgata sustinet; Beza, tolerat ; Castellione, role-
rat... credit... sperat... sustinet; G. Diodati, sostiene)]. Laccosta-
mento alla nozione di cariti fa capire ancora meglio I'importan-
za che Turrettini accorda alla tolleranza, il cui uso diviene ne-
cessario ( Tolerantiae necessitas) nella pratica evangelica.

4) Donde la collera di Paolo contro quei-dottori saccenti e
intolleranti (intolerantes) che si arroccavano nella inflessibile os-
servazione della legislazione cerimoniale. Nell’ Epistola ai Galati
(5: 13-20; 6: 1-2, 4: 15-16) egli insegna I'essenza del cristianesi-

(17) Lat. p. 27; fr. p. 20.




92 MARIO TURCHETTI

mo nella reciprocita della tolleranza: al precetto di amare se
stesso come il prossimo, corrisponde I'altro di aiutare dolce-
mente chi & caduto a sollevarsi portando gli usi i fardelli degli
altri.

5) Pratica della tolleranza nelle cose, non fondamentali &
quanto ci insegna I'Apostolo nel'Epistola ai Filippesi (2: 1 - 4;
3: 15-16; 4:5) per procedere concordi sulla via della fraternita,
della modestia émieiknis e della carita cristiana.

6) Lesortazione paolina alla tolleranza in vista della concor-
dia culmina nell’ Epistola agli Efesini (4: 2-3, 15, 31-32; cfr. Co-
loss. 3: 12-13). E’ solo con la tolleranza reciproca [ad se mutuo
tolerandum, traduce Turrettini (ove il greco porta dvexGpevdi
oMYA v & aylr, e la Vulgata supportantes invicem in cha-
ritatem; Erasmo, tolerantes vos invicem per charitatem; Beza, su-
stinentes; Castellione, ferentes)], con spirito di umilta e di mode-
stia, coniugando la verita con la carita, che si pud conservare
I'unica dello spirito nel vincolo della pace.

Qui si arresta la rassegna delle fonti scritturali, in cui 'Apo-
stolo infonde con fervore di accenti quel messaggio di amore, di
carita e di tolleranza che costituisce uno dei pilastri portanti del
cristianesimo nascente. Ora bisogna rilevare, per quanto ci ri-
guarda, che la tolleranza di cui parla Paolo, cui fa eco Turrettini,
non ¢& che la tolleranza del primo tipo da noi descritto. In qua-
lunque contesto essa sia trattata, nelle diverse peregrinazioni
dell’Apostolo e nelle variazioni proposte da Turrettini, questa
tolleranza con i suoi numerosi sinonimi fa capo alla carita e alla
syncatibasis cui abbiamo accennato.

4. - La tolleranza evangelica descritta da Turrettini, non &
invecchiata, non & sorpassata. Essa & pili che mai vigorosa e ido-
nea a smussare le angolositd delle controversie attuali. Lautore
insiste (in cinque punti) ad attualizzare i precetti degli apostoli;
se essi che erano perfetti e illuminati dallo Spirito hanno prati-
cato e predicato la tolleranza con tanto beneficio, quanto van-
taggio ne trarrebbero i cristiani di oggi che sono cosi soggetti

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 93

all’errore? Dopo le testimonianze della Rivelazione, Turrettini
passa agli argomenti della Ragione.

Egli si sofferma a riflettere su alcuni (19) aspetti essenziali
della vita non solo ecclesiale, ma anche civile e intellettuale, ri-
spetto ai quali 'uso della tolleranza diviene indispensabile al
progresso (profectus) umano e religioso insieme. Questa volta
P'autore inizia ponendo I'accento sulla concordia poiché & no-
stro dovere favorire la comunione con tutti i discepoli di Cristo,
il quale «ha voluto (Joh. 17: 11, 21-23) che essi non siano che
uno; anche la Chiesa nelle Scritture ¢ ovunque descritta come
un solo Corpo » (**). A ben vedere, «i punti concernenti le mate-
rie fondamentali, sui quali i cristiani sono concordi (concordes),
sono tanti e di tale importanza che il resto non merita di turbali
né di provocare scissioni». A questo proposito Turrettini torna
saggiamente sul passo dell’ Epistola agli Efesini (4: 1-3, 4-6), in
cui Paolo inculca, con un vigore forse mai espresso altrove, il
comandamento della concordia ribadendo I'importanza vitale
dell'unita nella celebre sequenza: unum est Corpus, et unus Spiri-
tus...Unus Dominus, una Fides, unum Baptisma. Se il precetto
della concordia & categorico, a maggior ragione & imperativo
quello della tolleranza da cui dipende. Infatti, soltanto «tolle-
randosi gli uni con gli altri in virel della caricd (tolerantes alii
alios per charitatem, traduce Turrettini, variando la prima tradu-
zione succitata dello stesso versetto, ma mantenendo la parola
«tollerare»; il traduttore fr.: suportez-vous)» & possibile raggiun-
gere e mantenere la concordia. E il loro rapporto & cosi stretto
che «ove venisse meno la tolleranza di cui parliamo, nessuna pa-
ce, nessuna concordia potrebbero sussistere nella Chiesa».

Tuttavia, in tema di concordia bisogna precisare che non
qualunque tipo di concordia ¢ ammissibile, ma solo quella che
poggia sul consenso nei punti fondamentali e sulla tolleranza di
quelli non fondamentali. «Non ci sono che due strade perché vi

(18) Lar. p. 30; fr. p. 22.




9 4 MARIO TURCHETTI

sia la pace: o un consenso globale (omnimodus Consem.us) ola
tolleranza verso quanti errano in modo non grave '(levzter). La
prima & manifestamente impraticabile pcrcf}é le_ c!lffe:ren'ze fra
gli uomini sono sempre esistite in materia di opinioni, fil c.:dt,x-’
cazione, di doti personali, sicché la diversita c.ielle oPu}lom' cé
sempre stata «dai primordi della Chic.sa fino ai nostri giorni», e
sempre ci sard «sino alla fine dei secoli». Non resta, c'lunque, che
la seconda per dare pace alla Chiesa: «la tolleranza.dl co'lc?ro che.
errano in maniera non grave». Sinché rimangono intatti i puntf
essenziali della religione, gli altri che non sono fondan.len.tah
possono essere oggetto di tolleranza. Non dobbiamf) percid rite-
nere che coloro che dissentono da noi nelle materie non essen-
ziali siano «odiati da Dio». E, se Egli li considera dei figli, per-
ché non dovremmo noi averli per fratelli? ().

5. - Turrettini si spinge oltre nella sua arringa per la tolle-
ranza, ove affronta un argomento che, & lecito supporre, dovett.e
suscitargli qualche perplessita. Al sesto punto, egli parla del .11-
vello della conoscenza in materia di religione, per suggerire
Padozione di una certa umiltd a quanti si ritengono ormat per-
fettamente sapienti. Sarebbe quanto meno temerario 'credef\e
che tutte le cose che riguardano in generale la religione siano gid
perfettamente note, come sarebbe certo lontano dalla con('hz{o—
ne umana ritenere che nulla possa venire ulteriormente chiarito
in proposito. Perfino i pit dotti badano a non in'orgoglirsi della.t
propria sapienza. D’altronde anche I'Apostolo ci dice che «noi
non conosciamo che imperfettamente e imperfettamente Profe—
tizziamo» (cognoscimus ex parte, prophetamus ex parte; in fr.,
«nous connaissons en partie, nous prophétisons en partx.e») (20):
Ora, il ricorso a questo versetto era di uso frequente negli aut?rl
che sostenevano la tolleranza religiosa fin dai tempi di Castellio-

(19) Lat. p. 32; fr. p. 23.

(20) I Cor. 13:9. Traduco secondo I'esegesi d§ Th. de Béze, non secondo la
tendenza cattolica che rende ex parte con «parzialmenten.

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 95

ne. E Turrettini non poteva ignorare che Calvino e Beza aveva-
no perentoriamente rifiutato questo argomento. Quest’ultimo
aveva perfino insetito nelle sue Annotationes a questo passo del
Vangelo I'avvertenza di guardarsi dai filosofastri («inepti Acade-
mici») che giudicano «incerta la dottrina che noi traiamo dalla
parola scritta di Dio; lo stesso vale per i fanatici Anabartisti e
per i Libertini che non fanno che ripetere questo argomento,
cercando di inculcare negli ignoranti le loro fantasie» (*'). Ma a
pitt di un secolo di distanza, la citazione di quel versetto sem-
brava aver perso la carica polemica di allora. Il tono stesso del
dibattito sulla tolleranza era mutato. Turrettini poté riprendere
quel passo senza arrecare turbamento all’ortodossia calvinista di
cui doveva sentirsi tanto responsabile quanto assertore (2). In
effetti, l'argomento in questione era ormai entrato nel bagaglio
ideale del «razionalismon» dell’epoca insieme all’idea del progres-
sivo rischiaramento della scienza umana. La tolleranza di cui
parla Turrettini in queste pagine rappresenta la condizione stes-
sa che rende possibile qualunque progresso anche in materia di
teologia. «Perché un progresso (progressus) sia possibile, & indi-
spensabile che si adotti la tolleranza (zolerantia) nei confront di
coloro che propongono qualcosa di nuovo, giacché I'intolleran-
za (intolerantia) impedisce ogni progtesso, soffoca il dono della
profezia generando barbarie e indolenza» (%).

(21) TH. BEzA, Annotationes maiores in Novum Testamentum... In duas di-
stinctae partes..., s. I, 1594, 2. 225-226.

(22) Avverto il lettore che il punto qui toccato di storia della dottrina della
tolleranza, non pud che essere accennato nel breve spazio di questa comuni-
cazione. Esso & ovviamente di tale importanza da meritare una trattazione
ampia e circospetta, che ho in preparazione in un contesto pitt generale. Cid
che importa dare per certo, per il momento, & che I'atteggiamento di Turret-
tini non va assolutamente confuso con quello degli «Academici», degli «Ana-
battisti» né tanto meno dei «Libertini», cui alludeva Théodore de Beze. Per
aleri rispetti, cfr. la fine ricerca di M.C. PrTAss, «L’apologétique raisonnable
de Jean-Alphonse Turrettini», nel volume da lei curato: Apologétique 1680-
1740. Sauvetage ou naufrage de la théologie? Actes du Collogque, Geneve, juin
1990, Genéve, 1991, p. 99-118..




MARIO TURCHETTI
96

Da questo punto (VI) in poi, Turrettini Cf)ntinua a perorare
la causa della tolleranza svolgendo argomenti consoni al razio-
nalismo. Se cid cui si deve tendere in religione & la conf:ormft:‘\a
(punto VII), «l'intolleranza ¢ lungi dall'lmpedlr? l.a dlve.rsua
delle opinioni; essa non serve che a mger_xerarc. la d1s\31rnula?10ne
in quanti dissentono dalle opinioni dominanti». Se‘e cosa md(?—
gna dissimulare, altrettanto indegno & mettere a!trl, per eccessi-
vo rigore, nella necessita di dissimular(.e. Infatti (p}lf\lto VIII?:
mentre «la tolleranza & la maggiore amica della verita, non Ve
nulla di pil opposto a questa che l’intoller.anza». Perché la verita
possa fruire della piena libertd, & necessario che la .t\ol'leranza re-
gni ovunque. La tolleranza (punto IX) & il mo.do pit 1done.o per
ricondurre alla veritd chi erra; al contrario, l’mtolleranz‘a impe-
disce gravemente di istruirli e di correggerli. Non & dl. nessun
giovamento condannarli e rigettarli dalla nostra comunione, in

quanto essi ci detesteranno guardando con sospetto alle nostre.

parole. Viceversa, trattandoli con pit mitezza.e. considerandoli
come fratelli, essi ci vedranno come degli amici e saranno me-
glio disposti alle nostre ragioni. L’intolleran.za (punto X) inge-
nera odi, dispute, fazioni, divisioni nella Chiesa e nelle Accade-
mie, e torbidi nella societd. A quanti sostengono che a p.rovoca-
re scismi & la tolleranza delle opinioni diverse, bisogna ribattere
che la tolleranza di per sé & mansueta e benevola, e c.hfz al con-
trario & lo spirito d’intolleranza a ingenerare quegli inconve-
nienti. «Se questo venisse una buona volFa soff.ocato, s,aret?b.e
sempre lecito nutrire opinioni diverse lasciando intatta lam1c1—.
zia». Invece i cristiani (punto XI), specialmente gli 1nFellettuall
(Doctores), sono talmente occupati in simili f:ontrovefsn?, da tra-
scurare gli studi ben pitt utili e importanti della pletd de}la
santitd. Per questa ragione (punto XII) essi sono cosl intenti a
battersi fra loro da trascurare la difesa della causa comune, come
fanno i protestanti lacerati dai dissidi intestini. Grande & d’al-

(23) J.-A. TURRETTINI, Disquisitio, p. 32; trad. fr., p. 23-24.

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 97

tronde lo scandalo (XIII) che nasce da questi dissidi poiché essi
prestano il fianco alle accuse degli scettici. Questi si prendono
gioco dei cristiani, dicendo che fra essi non vi & nulla di certo,
percio si ergono gli uni contro gli altri e si dilaniano a vicenda
per questioni di poco conto. «Coloro che non vogliono che gli
errori non fondamentali siano tollerati (XIV), devono credersi
infallibili, perché se si credessero soggetti all’errore e pensassero
di beneficiare della tolleranza, di cui hanno bisogno per se stes-
si, allora non negherebbero ad altri una pari tolleranza ...all’er-
rore, penserebbero allora che essi stessi hanno bisogno di tolle-
ranza, e di conseguenza non la negherebbero agli altri». Del re-
sto, tutti sono d’accordo (XV) nel tollerare i peccati e i vizi pitt
leggeri, ma non gli errori dello stesso tipo, come se i vizi ¢ i pec-
cati contassero meno delle idee poco esatte che si hanno nelle
questioni difficili e oscure (*).

6. - La ricchezza delle riflessioni, I'intelligenza del discorso,
le sfumarture concilianti dell'argomentare, non possono che
muovere nel lettore di queste pagine un’ammirazione profonda
per il loro autore. Turrettini incalza nella sua dimostrazione con
una padronanza della materia e una capacita di penetrazione da
dimostare la cultura del teologo e del filosofo di una nuova ge-
nerazione. Egli & pensatore «nuovo» non in quanto amante delle
novita stravaganti in un’epoca cosi ricca di fermenti intellettua-
li, ma nuovo in quanto egli sa rinnovare il contenuto della tra-
dizione teologico-filosofica alla luce delle nuove conoscenze o,
piti semplicemente, grazie all’ausilio dei nuovi metodi del sape-
re. Se volessimo trovare un elemento unificante nelle diverse e
sottili sfumature dell’idea di tolleranza che egli presenta al letto-
re, non avremmo difficoled, tanto & coerente e univoco il suo di-
scorso. La tolleranza di cui ci parla Turrettini nella Disquisitio &
la tolleranza biblica e evangelica, ¢ la tolleranza apostolica quale

(24) 1bid., lat. p. 33-34; fr. p. 24-25.




98 MARIO TURCHETTI

si ritrova nei testi patristici: la carity, la sincatabasis. Qui si ap-
prezza in tutto il suo vigore la qualita della «novita» di Turretti-
ni, nel saper marcare di un tono nuovo il messaggio pili profon-
do della tradizione cristiana, I'amore per gli «infermi» nella fe-
de, l'atteggiamento benevolo per i deboli nella conoscenza divi-
na. Cosi ci dimostra il Padre (punto XVI), assicura Turrettini,
«che tollera con tanta pazienza e bonti le debolezze umane, e
che sembra essersi servito di una tolleranza straordinaria nelle
rivelazioni e nelle disposizioni (Oeconomiae) di ogni cosa». Di-
fatti, il suo atteggiamento nell'adattarsi alle idee grossolane de-
gli ebrei non fu altro che quello di una tolleranza piena di
bontd, nell’attesa paziente che questo popolo giungesse a un’etd
pitt «lluminata» (adulta; éclairé). Lo stesso si dica riguardo alla
Rivelazione del cristianesimo. E il Figlio (punto XVII) confer-
ma in pieno, col suo esempio, questa stessa tolleranza allorché
sopportd (toleravif) gli errori degli apostoli e dei discepoli finché
non riuscl a renderli edotti infondendo loro la luce (ignis) dello
Spirito. Perfino di fronte alle prove di poca fede da parte loro ,
«Cristo tollerd con una pazienza e una clemenza estreme la de-
bolezza della loro fede» (¥). Anche gli apostoli, dal canto loro,
confermano questo sentimento, giacché pur essendo stati infal-
libili (infallibiles) non cessarono di esercitare la tolleranza esi-
gendo lo stesso dagli aleri.

Gli ultimi tre esempi forniscono la prova irrefutabile che la
tolleranza di cui parla Turrettini in queste pagine coincide con
la sincatibasis biblica ed evangelica; la concomitanza con i testi
patristici & singolare. In effetti, di fronte alla difficoltd di inter-
pretare e di spiegare le Scritture, fu proprio a questa nozione
che fecero ricorso i Padri della Chiesa per descrivere la pedago-
gia e la filantropia di Dio che condiscende alle infermitd uma-
ne. Giovanni Crisostomo, «il dottore della condiscendenzay, il
primo ad utilizzare questo termine, Origene, Atanasio, Teodo-

25) 1bid., lat. p. 35; fr. p. 26.

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 99

reto di Ciro, Cirillo d’Alessandria e altri ancora, hanno ampia-
mente sviluppato il concetto di condiscendenza, di sincatabasis,
per spiegare ai cristiani dei primi secoli il mistero dell’amore
dellEssere perfetto verso la creatura imperfetta. Grazie alla sua
condiscendenza infinita, Dio si ¢ manifestato agli uomini nono-
stante le loro debolezze e i loro limiti tramite la Rivelazione; la
condiscendenza divina ha reso possibile 'Incarnazione in virt
della quale Cristo, ancora per la propria «condiscendenza filan-
tropica» ha aperto all'uomo la via della salvezza con la Reden-
zione (*). Rivelazione, incarnazione, redenzione: la teoria della
condiscendenza diventava la chiave indispensabile all’intelligen-
za delle Scritture.

Ora, passando dal piano teologico ed esegetico a quello ec-
clesiologico ed etico, la sincatabasis degli uomini verso gli uomi-
ni, ad imitazione di quella divina, diventava il postulato neces-
sario al mantenimento della pace e dell’'uniti nella Chiesa. Essa
costituiva il solo modo per affrontare e superare i dissidi interni
per lo pitt inevitabili. «I Padri della Chiesa primitiva», scrive
Turrettini, «non hanno mai turbato la pace della Chiesa pur
non essendo d’accordo sulla diversita delle opinioni e delle ceri-
monie». E se qualcuno trattava i suoi fratelli con eccessivo rigo-
re, veniva energicamente contrastato se non rimproverato.
«Confesso che lintolleranza & andata crescendo insieme a tutti
gli aleri mali della Chiesa», e che fulmini e anatemi sono stati
lanci.a‘ti contro coloro che sostenevano opinioni erronee di una
gravita irrilevante. «Ma non & questo cid che Gesit ci ha inse-
gnato. Non ¢ cosi che hanno agito i primi maestri dei cristiani»,

€ nessuno ignora la funesta sequela di malanni che queste divi-
sioni hanno ‘provocato (¥).

0

26) Ifer i rxfcnmenn‘ blbliqgraﬁci e per le spiegazioni inerenti alla coinciden-
2a qui constatata fra} il significato della tolleranza, di cui parla Turrettini, ¢ la
nozione patristica di syncatabasis, rinvio all’art. cit. sopra alla nota 11.

(27) ]. A. TURRETTINI, Disquisitio, p. 35; fr. p. 26.




100 MARIO TURCHETTI

A riprova di quanto esposto e per non dilungarsi con altri
riferimenti alle Scriteure, Turrettini riporta due lunghe citazioni
di due teologi elvetici che, secondo lui, hanno meglio espresso
dal punto di vista dogmatico la necessita e la legittimita della
concordia fra riformati e luterani. Il primo, Johann Wirtz
(Wirtzius, 1658) di Zurigo, fu uno strenuo assertore del sincre-
tismo confessionale basato sulla unione delle Chiese evangeliche
negli articoli fondamentali della fede. Purché sussista questa
unione, la concordia & non solo possibile ma doverosa anche
quando non vi sia una conformita nelle cerimonie e nei riti (*¥).
1l secondo, Benedict Aretius (1505-1574) di Berna, era stato un
celebre pedagogo e filologo oltre che professore di teologia. Nei
suoi «Problemi de teologia», egli esprime delle opinioni generali
(meno precise e incisive di quelle di Wirtz e, certo, di Turretti-
ni) sul dovere di sopportare la diversita delle opinioni (ferenda
est judiciorum diversitas) quando vi sia I'accordo sugli articoli
necessari alla salvezza espressi nel «Simbolo degli Apostoli». Per-
tanto, la concordia della Chiesa ¢ da lui definita come «il co-
nenso (consensusm) sui principali articoli della vera religione,
malgrado la diversita dei doni» (¥, ciot delle doti intelletruali
di cui sono in possesso i credenti.

Quantungque il lettore odierno possa non condividere la
scelta di questi esempi, giudicandoli non del tutto probanti per

(28) La citazione & tolta da J. WIRTZIUS, De Sanctorum Communione, Tiguri-
nae, 1654, §§ 61-62, 67 e 70. - Sull'autore, che sembra trascurato dalla sto-
riografia, vedi Allgemeine Deutsche Biographie, s.v.

(29) B. ARETIUS, S.S. Theologiae problemata, b. e. loci communes cb.ristianae
religionis, brevi methodo explicati, Bernae, 1573, al cap. «De concordia eccle-
siae». - Vedi Realencyklopidia fiir protestantische Theologie und Kirche, P,
5. v. Non & senza interesse ricordare che Aretius fu tra coloro che conda{ma-
rono a morte Valentino Gentile nel 1567, e che egli pubblico in 'qucllg circo-
stanza una Valentini Gentilis justo capitale supplicio Bernae affecti brew{ /{m‘o—
ria et contra ejusdem blasphemias orthodoxa defensio articuls de S; Trinitate,
Genevae, 1567 (si noti I'assonanza di questo titolo con quello dell’'opera ana-
loga di Calvino contro Serveto nel 1554).

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 101

la tesi di Turrettini (che riporta un altro passo di Wirtz, ma non
di Aretius, nella Nubes testium), il critico non manchera di os-
servare che i due teologi citati parlano sf di concordia ma non
di tolleranza nei termini espliciti usati dallo stesso Turrettini. Il
quale conclude il capitolo con un nuovo appello alla tolleranza
(tolerantia) della diversitd delle opinioni, tolleranza che per
quanti inconvenienti possa comportare, & sempre da preferire
all’intolleranza.

7. - Passando dal generale al particolare o, se si vuole, dalla
teoria alla pratica, il discorso diventa incisivo ove si tratta di ap-
plicare quanto detto alla realtd della pace e della guerra confes-
sionale. Dall'impiego rigoroso dei principi riguardanti la tolle-
ranza, Turrettini deduce che nessuna concordia ¢ possibile con
la Chiesa romana, proprio perché il dissenso con essa concerne
gli articoli fondamentali della fede. Alla tolleranza di alcuni er-
rori dei pontefici bisogna far subentrare I'intolleranza quando si
¢ di fronte ad altri errori ben pitt gravi. In particolare vi sono
quattro ordini di errori che rendono impensabile qualunque ac-
cordo.

A) Dovremmo essere degli ipocriti per credere, come essi
vorrebbero, 1) alla transustanziazione, che «& una congerie di
assurdita e di contraddizioni»; 2) al Purgatorio come «interces-
sione e potere dei Santi», cosa che & «profondamente falsa e
contraria alla Scrittura»; 3) ai decreti del Concilio di Trento sul-
la disciplina, sulla fede, sul culto delle immagini.

B) «Altro motivo di conflitto insuperabile» & fare della loro
Regula fidei «il giudice supremo delle controversie», come «se il
papa fosse infallibile, o se Pinfallibilitd risiedesse nel papa o nei
concili, o nei concili e nel papa messi insieme». Che non sia co-
s1 lo hanno dimostrato gli stessi autori italiani e la Chiesa galli-
cana, che hanno disapprovato la recente bolla di Clemente XI,
Unigenitus Dei Filius (8 sett. 1713). A parte la considerazione
che questa «regola» «annulla ogni certezza della fede e induce
necessariamente al Pirronismon, «per essere certi dell’autorita
della Chiesa occorre che essa traspaia o dal Lume naturale o dal-




102 MARIO TURCHETTI

la Scrittura o dalle decisioni della Chiesa stessa. Invece questa
certezza non si pud derivare dal Lume naturale, poiché il fatto
di dare la Chiesa come infallibile non & cosa nota per natura; né
¢ possibile trarla dalla Scrittura» secondo quanto dicono essi
stessi, ché il senso e I'autorita della Scrittura non possono essere
conosciuti se non ad opera della Chiesa; infine questa certezza
non si pud desumere «dalla stessa Chiesa, perché si tratterebbe
allora di una banalissima petizione di principio dire che si deve
credere alla Chiesa perché & la Chiesa a determinare la certezza
della propria autorita».

C) Un altro punto inconciliabile con la Chiesa romana & cid
che si riferisce al culto: 'adorazione dell’eucarestia, delle imma-
gini, della reliquie, della croce; I'invocazione dei santi e degli
angeli, etc. Cose che «ripugnano alla Parola di Dio, e che repu-
tiamo intrise (plenissimum) di superstizione e di idolatria». A
Turrettini non restava, a questo punto, che riporrarsi al celebre
principio dell’intolleranza qual aveva espresso I'Apostolo parlan-
do ai Corinti: «quale associazione ha la luce con le tenebre? qual
rapporto fra il tempio di Dio e gli idoli?»; che faceva eco al mo-
nito del Profera, «uscite di mezzo a loro e separatevi affinché
non siate contagiatit» (Il Cor. 6: 14-16; cfr. Is. 52: 11).

Lautore non avrebbe potuto scegliere meglio la sua citazio-
ne scritturale per marcare I'abisso che separava la Chiesa rifor-
mata dalla Chiesa romana dell’Anticristo. Ma se cosi facendo
dava prova di rigoroso rispetto della tradizione calvinista nella
continuiti di una ortodossia indefettibile su questo punto, egli
non rendeva un servigio a quei riformati del regno di Francia
che continuavano a battersi per dimostrare al clero intollerante
(del dopo-revoca dell’Editto di Nantes) che essi potevano essere
reintegrati e godere ancora della tolleranza concessa da Enrico
IV, poiché erano anch’essi cristiani come i cattolici da cui non
differivano che su alcuni punti non fondamentali. Dunque, se-
guendo il ragionamento di Turrettini, si poteva credere che il
clero di Francia non si era sbagliato a considerare i riformati dei
dissenzienti irrecuperabili e non integrabili alla comunita sog-

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 103

getta al re cristianissimo. E” probabile che questo tipo di consi-
derazioni non abbia attraversato la mente dell’autore che, in
questo testo, non sembra attento alle conseguenze che la sua
presa di posizione poteva assumere sul piano politico-sociale per
migliaia di riformati francesi ancora in patria o in terra di rifu-
gio nella speranza di un rientro. Ma & una considerazione che va
fatta in sede storica, perché essa & pertinente allo studio della
tolleranza religiosa fra sei e settecento, ¢ a quello dell'intolleran-
za da cui & inseparabile (*). Lo storico rimane perplesso innanzi
a certe affermazioni perentorie di intolleranza del cattolicesimo
romano da parte dei riformati pill rappresentativi dell’ortodos-
sia ufficiale: dichiarazioni enunciate quando tutto il popolo dei
riformati di Franca piangeva le conseguenze drammatiche della
Revoca del 1685, atto questo di un’intolleranza grave di riper-
cussioni innumerevoli, ma le cui matrici teologiche riposavano
su premesse del tutto analoghe - seppure di segno contrario - a
quelle qui esposte da Turrettini.

Questi, da parte sua, spingeva fino in fondo la lama della
separazione dalla «monarchia papale» dove spiegava D) che agli
«errori gravissimo nella dottrina» e alle «superstizioni intollera-
bili (:ntollerandae) nel culton si aggiungeva «la tirannide del re-
gimen al cui «giogo assolutamente anticristiano» era impossibile
soggiacere. «In una parola, conclude Turrettini, che ci affranchi-
no dal giogo del Papa (...), che non violentino la nostra coscien-
za, che la religione sia valutata secondo la Parola di Dio, che si
bandisca dal culto divino quanto sa d’idolatria; allora potremo
pensare liberamente e senza astio di intraprendere un accomo-
damento (de ineunda Consociatione)» (*').

(30) In mancanza di uno studio specifico su questo tema, mi permetto di rin-

viare (non fosse che per I'affinita della tematica e per I'epoca tolta in conside-

razione) a M. TURCHETT!, «La liberté de conscience et Pautorité du magistrat

au lendemain de la Révocation», in La liberté de conscience (XVIE-XVIF sié-

;lg:), ég. H.R. Guggisberg, F. Lestringant et J.-C. Margolin, Genéve, 1991,
9-367.

(31) TURRETTINI, Disquisitio, p. 45; fr. p. 34.




104 MARIO TURCHETT!

Niente tolleranza, dunque, con i cattolici e, di conseguen-
za, niente concordia. Turrettini andava tessendo il suo discorso
con implacabile rigore, tirando da premesse chiarissime conse-
guenze altrettanto chiare: e come ne traeva argomenti per l'in-
tolleranza dei cattolici, cosi ne derivava prove per la tolleranza
dei luterani. In effecti, egli consacra il capitolo nono della Di-
squisitio a dimostrare che il dissenso tra riformati e luterani non
riguarda gli articoli fondamentali della fede, e che percid essi
«devono tollerarsi reciprocamente ¢ ingaggiarsi nella concor-
dia». Procedendo a nella sua dimostrazione, Turrettini cerca di
temperare I'asprezzza delle controversie che da generazioni han-
no ostacolato laccordo (comsensus) fra le due principali confes-
sioni protestanti.

Noi non seguiremo 'autore nella sua arringa che richia di
allontanarsi dal nostro tema centrale. Apriamo perd una paren-
tesi. Il capitolo & senza dubbio fondamentale per lo storico che
voglia accertare, per questi rispetti, la «qualitd» dell’'ortodossia
dell’autore, su cui il dibattito & aperto. E” opinione diffusa che
l'ortodossia calvinista abbia subito con Jean-Alphonse una svol-
ta radicale, o quanto meno importante, rispetto alla via rigorosa
mantenuta ancora dal padre Frangois Turrettini, il teologo gine-
vrino pili prestigioso del suo tempo (**). Due fatti incontroverti-
bili stanno alla base di tali giudizi: 1) I'abolizione (1706; defini-

(32) BARTH, op. cit., p. 85: «Si le dogme, et dans le dogme le christianisr’ne,
est vraiment une doctrine, nous devrons alors qualifier la double effort d'un
Turrettini [Jean-Alphonse] de trés approprié et de méritoire. Il’est étrange
que lui-méme ne semble absolument pas s’étre rendu compte qu'entre lui et
son pere [Frangois] et tout le passé, il existe déja, au sujet d'e cette Rrésuppo—
sition, une divergence fondamentale qui est plus qu'une simple divergence
d’opinion, et que I'incapacité apologétique et Iintolérance notoire des an-
ciens, loin d’avoir pour cause les seules mauvaises habitudes du ?(VIIC siecle,
procédent bien plutdt d’une contraine objective, d'une conception fonciere-
ment différente des rapports entre la raison et la révélation, autrement dit de
la nature de ces deux éléments: Cette contrainte supprimée, Turrettini le jeu-
ne avait beau jeu pour prononcer des discours de défence de la foi contre les

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 1 05

tiva nel 1725) dell'obbligo di sottoscrivere la Formula Consensus
Ecclesiarum Helveticarum Reformatarum (al fine di garantirsi
dell’ortodossia dei pastori e dei professori in materia di predesti-
nazione e di grazia), faticosamente elaborata e raccomandata da
Frangois, e finalmente adottata nel 1679; 2) la costituzione a
Ginevra di una Chiesa luterana nel 1707. Senza voler entrare
nel merito di una questione che esigerebbe un quadro concet-
tuale assai diverso dal nostro, innanzi ai diversi giudizi espressi
con maggior o minore rigore e pertinenza dai teologi e dagli
storici della teologia - di cui non discuto la fondatezza - mi pare
doveroso dare la parola allo stesso Jean-Alphonse affinché pos-
siamo conoscere da lui la posizione che egli asssunse, o credette
di assumere, nei confronti del padre in materia di tolleranza e di
concordia coi luterani. Ora il nostro autore, riprendendo con
notevole impegno l'opera di riconciliazione cui & dedicata la
Nubes testium, non pensa affatto di segnare una rottura con le
idee paterne in proposito, bensi di portare in qualche modo a
compimento un desiderio gia espresso dal padre, «che fu sempre
propenso alla pace dei protestanti». Nella Nubes testium, (ossia
la silloge di citazioni che segue la Disquisitio), Jean-Alphonse
consacra un largo spazio alla testimonianza di Frangois Turretti-

athées, les naturalistes et les sceptiques, et pour démontrer, comme il I'a fait
en quelques pages, que le différens entre les réformés et les luthériens, au
sujet de Peucharistie, de la christologie et de I'élection par grice, est superfi-
ciel et facile 2 surmonter, et que 'unité ne peut plus étre qu'une question de
bonne volonté[...]. Si vraiment le christianisme est si simple, on peut le ren-
dre évident 2 chacun [...]. §'il appartient au théologien, c’est-2-dire 4 'hom-
me, de simplifier tout i ce point, tout est en effet trés simple [...]. Cfr. M.C.
Prrasst, De l'orthodoxie aux Lumitres. Genéve 1670-1737, Gengve, 1992, p.
21: «En 1687 mourut Frangois Turrettini. Disparition pour ainsi dire sym-
bolique, qui marquera la fin d’une époque caractérisée par une orthodoxie
stricte et guére préte 2 faire des concession sur un front quelconque de la
théologien; p. 42: «Ironie de Phistoire, cet homme qui enterra le passé et sym-
bolisa le renouveau de la ville r2formée fut Jean-Alphonse Turrettini, le fils
unique et tard venu de Frangois, lequel mourut assez tot pour ne pas assister
4 ce qu'il aurait stirement jug? comme une dérive redoutable».




106 MARIO TURCHETTI

ni («Parens noster suavissimae recordationis») (**). Afflitto dai
dissensi tra riformati e luterani e dal permanere della separazio-
ne, questi scriveva: «Il n’y a personne aussi, pour peu éclairé
qu'il soit, qui ne reconnoisse le mal que cela cause tous les jours
2 la Religion, et combien il seroit 4 souhaitter qu'on pfit trouver
les moyens d’établir la réunion de ces deux partis, ou pour le
moins de les porter a une tolerance mutuelle, afin qu’étans
joints, sinon en sentimens, du moins dans interét commun de
leur conservation, ils fussent mieux en état de sopposer tous
ensemble aux efforts du Pape et du Clergé Romain leur ennemi
commun» (*). Un movente pratico e, diremmo, strategico ani-
mava il disegno irenico di E Turrettini, che distingueva con
molto giudizio la concordia («réunion»), il fine auspicabile, dal-
la tolleranza reciproca, la meta secondaria ma pur sempre utile.
Egli spiega anche i diversi contenuti delle due nozioni: la con-
cordia & la congiunzione delle dottrine («joints en sentimens»),
la tolleranza ¢& il perdurare del dissenso ma senza contrasti,
nell’interesse comune di battersi per la stessa causa («dans I'in-
terét commun de leur conservation»). Comunque sia, nella gra-
duatoria degli ideali la tolleranza sta un gradino pilt in basso
della concordia, come una soluzione di ripiego («pour le
moins», «de moins»). Ma non & solo questione di parole. E Tur-
rettini suggeriva delle soluzioni dal punto di vista dottrinale af-
frontando le tre questioni pilt spinose sulle quali i tentativi di

(33) Jean-Alphonse si riferisce ai passi seguenti di F. TURRETTINI, Inm:tutio-
nes theologiae elencticae partes tres, Genevae, 1685, t. 111, loc. 18, questio xv;
De necessaria secessione nostra ab Ecclesia Romana et impossibili cum ea syncreti-
smo disputationes, Genevae, 1661 (trad. fr. 1646), Disp. viii, th. 33-35. Poco
prima della morte, avvenuta nel 1687, egli aveva iniziato la revisione d.l en-
trambe queste opere, aumentando la seconda di una «Miscellanearum dispu-
tationum decadem», da cui sono tratte le citazioni (De necessaria secessione
[...] Accessit ejusdem disputationum miscellanearum decas. Ed. altera aucta et re-
cognita, Lugd. Bat., 1696).

(34) Cit. in J.-A. TURRETTINI, Nubes testium, op. cit., p. 140-141.

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 107

concordia fra luterani e riformati erano sempre falliti: 1) «le Sa-
crement de la Sainte Cene» e «la Présence corporeller; 2) «la
Personne de Jesus Christ» e «la Communication des Idiomes»;
3) «la Prédestination» e «la mort de Jesus Christ». Ora, questa
stessa partizione della materia in controversia ¢ conservata da
Jean-Alphonse che la sviluppa come meglio pud, attenendosi
all'insegnamento paterno. Infatti E Turrettini aveva spiegato
con quale spirito bisognava agire nel difficile compito della con-
cordia o riunione: «Pour parvenir 2 un but si loiiable, et si avan-
tageux, il semble que I'on ne peut point suivre de voie plus
courte et plus asseurée, que de faire voir, que les uns et les autres
conviennent et sont d’accord dans les principaux Articles de la
Foi, et les differens, qui restent entre les parties, ne sont pas
d’une telle importance, ni d’une telle necessité, qu'ils doivent
empécher, qu'on ne se puisse du moins tolerer mutuellement,
pourvil que de coté et d’autre on y apporte un esprit de paix et
de douceur, selon le precepte de I'’Apbtre aux Philippiens, ch iii.
15. etc. » (*). Questo spirito di pace e di mansuetudine non &
altra cosa che la tolleranza di cui parlera Jean-Alphonse il quale,
sulla strada tracciata dal padre, impostera tutto il suo discorso
della Disquisitio a partire dalla teoria degli articoli fondamenta-
li. Quanto qui detto in breve sulla convergenza di ideali fra pa-
dre e figlio, vorrebbe solo proporre una riflessione, e suggerire
di sfumare quanto meno le affermazioni di opposizione (se non
di «tradimenton) che si applicano al corso nuovo (senza dubbio)
instaurato da Jean-Alphonse rispetto a quello passato. Questa
osservazione mostra anche 'importanza della tematica della tol-
leranza e della concordia per comprendere storicamente lo svi-
luppo del pensiero teologico. Chiudiamo qui la parentesi e ri-
prendiamo il nostro discorso.

Quanto alla nostra ricerca, in effetti, non si pud omettere di
osservare che Turrettini, nel suo slancio generoso di predisporre

(35) 1bid.




MARIO TURCHETTI
108

gli animi dei due partiti alla conciliazione, sembra improvv.isa.l-
mente mettere da parte il suo rigore deduttivo per cercare di ri-
durre le differenze confessionali lasciandone emergere i punti di
accordo. Anche dopo aver dedicato un’attenzione particolare
allesame dei tre punti su cui il disaccordo & piti vivo e ancora
insoluto (la Presenza del corpo di Cristo nell’eucaristia, la sua
Persona con le proprieta divine, e la Predestinazione), lautore
conclude «che vi & una tale conformita di opinioni fra i prote-
stanti che cid che li separa & di cosi poca importanza che essi
possono perfettamente mettere in pratica la tolleranza e inaugu-
rare la concordia (Tollerantia exerceri et Concordia iniri)» (). In-
dulgenza, prudenza, carita, comprensione, condiscendenza,
pieta sono le virt (che si riassumono nella sincatibasis) necessa-
rie a muovere lo spirito di tolleranza che deve presiedere alla ri-
cerca della comunione e della fraternita, secondo gli insegna-
menti dei Padri, da Crisostomo e Agostino, fino all’opinione
dei teologi come Samuel Werenfels e Christhoph Matthius
Pfaff (1686-1760) (¥'). Turrettini accorda notevole importanza
anche all’aspetto storico del problema dove ricorda le numerose
tappe, i laboriosi tentativi per raggiungere la concordia, da quel-
lo di Marburg nel 1529 fino a quelli di Lipsia e Charenton nel
1631, di Cassel nel 1661 e al pilt recente di Konigsberg (**). An-
che gli atti ufficiali e gli scritti degli uomini migliori. di entram-
bi i partiti sono da valutare, specie quelli improntati alla mode-
ragione che approvano e raccomandano la concordia. Insomma,

(36') TURRETTINI, Disquisitio, p. 53; fr. p. 40.

(37) Turrettini menziona di PFAFF la recente Dissertatio de ﬁa’ez’ Christianae
articulis fundamentalibus ejsque analogia, 1718; e di Werenfels Popera citata
sopraallan. 8.

(38) L’esposizione storica completa si trova in Historiae Ecclesiasticae Com-
pendium a Christo nato usque ad annum 1700. Auctore Job. Alph. Turrestino,
Genevae, 1734, Pars posterior, Saec. XVI., sect. xiii, «Dg dissidio inter
Lutheranos et Reformatos»; Saec. XVIL., sect. xi, «Concordia Protestatium
promotar, etc.

LE IDEE DI TOLLERANZA E CONCORDIA 109

non ¢ solo la necessita che richiede di agire in questa direzione,
ma la coscienza (ex conscientia) che lo impone nel rispetto del
comandamento paolino di mantenere «’unita dello Spirito con-
servando il vincolo della pace».

8. - Una serie di consigli, una specie di dodecalogo, chiude
la Disquisitio col breve capitolo decimo. Lautore rinuncia a una
grande conclusione dottrinale per ricordare schematicamente
alcune norme atte a favorire la tolleranza e a concretizzare la
concordia (Consilia quaedam, ad Concordiam & Tolerantiam
pertinentia, proferuntur). Esse possono ridursi a due gruppi: i) le
norme ad uso individuale riguardanti I'atteggiamento psicologi-
co di ciascuno, chiamato a osservare a) 'umiled di fronte alle
questioni difficili, e talvolta anche la sospensione di giudizio
nelle cose «oscure e incerte» (III, V, X); b) la moderazione, la
pieta e la caritd nei confronti dei nostri fratelli, sia nelle discus-
sioni dottrinali (da cui si terrd lontano il popolo) che nell’avvi-
cinarsi insieme a loro alla Santa Tavola della Cena «se I'occasio-

ne si presentasse» (VI, VII, IX, X1, XII).

i) I precetti catechetici dicuna vera e sana idea del cristiane-
simo» da ritrovare pili nella pietd e nella bonta che non nelle
sottilitd scolastiche e oscure. Queste dovranno comunque essere
«ponderate scrupolosamente secondo la Parola di Dio e le leggi
della saggezza»; & questa la vera «regola della fede» che si confor-
ma, anche nell’'uso della terminologia, alla Sacra Scrittura come
al «principio importante e veramente fondamentale della nostra
Riforma» (I, I, IV, VIII). Soltanto cosi, nell’osservanza di que-
sti consigli, si potrd esercitare la tolleranza verso i fratelli evan-
gelici coi quali la concordia sar raggiungibile.

Alla fine della nostra analisi, possiamo accertare che per
Turrettini la tolleranza e la concordia sono due idee che, per
quanto affini e complementari, non sono del tutto sinonime.
Le loro valenze semantiche si distinguono quanto al significato
storico, al senso specifico e alla loro funzione dinamica, per cosi
dire, nell'opera di riconciliazione. La tolleranza & la condizione
sine qua non della concordia, percid quella precede questa in




110 MARIO TURCHETTI

quanto predispone gli animi all'accordo. Essa si esprime, dun-
que, tramite un atteggiamento di moderazione, con spirito di
carita, con la comprensione paziente del prossimo, insomma
grazie a quanto si riconduce e si contempla nella virth patristica
della sincatabasis, di quella «pia e veramente cristiana sincataba-
sis dell’apostolo Paolon, di cui egli stesso diceva (¥). Quanto alla
concordia, essa rappresenta lo scopo da raggiungere, la pace del-
la Chiesa, l'unione dei fratelli nella fede, la comunione delle
confessioni. La tolleranza & il mezzo, la concordia il fine. Per
usare una metafora turrettiniana, la tolleranza-moderazione ¢ il
seme che crescendo felicemente per benedizione divina appor-
tera il frutto della concordia-unita.

dnfine, conclude l'autore, dobbiamo comportarci in modo
tale da ispirare negli altri questa stessa mansuetudine con le
azioni e con le parole, secondo le circostanze e ['autorita di cui
godiamo. Che i principi, i notabili e i teologi facciano in propo-
sito quanto spetta loro. In tal modo gradualmente accadra che
quei semi di moderazione ¢ di tolleranza, irrorati dalla benedi-
zione divina, germoglieranno felicemente per dare i frueti pil
pregevoli, a gloria di Dio, per I'edificazione e la concordia della
Chiesa e per la nostra propria salvezza; secondo le parole
dell’Apostolo: dl frutto della giustizia si semina in condizioni
pacifiche per coloro che si stringono nella pace» (Jac. 3: 189)».

(39) Disputatio theologica adversus eos qui statuunt quacumque religionem pro-
fitearss, perinde esse. Quam, favente Deo, sub praesidio lo. Alphonsi Turrettini...
publice tuebitur Andreas Joli Genevensis, Genevae, 1711, p. 20.




