/WINGLIANA

BEITRAGE ZUR GESCHICHTE ZWINGLIS
DER REFORMATION UND
DES PROTESTANTISMUS
IN DER SCHWEIZ

HERAUSGEGEBEN VOM ZWINGLIVEREIN
REDAKTION:

ALFRED SCHINDLER
HEINZPETER STUCKI

BAND XX
1993

SEPARATDRUCK

TVZ

THEOLOGISCHER VERLAG ZURICH




Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg,
le cardinal de Lorraine et les Moyenneurs au Colloque de
Poissy en 1561

par Mario TurcHETTI

A la mémoire de Raffaello Franchini

Sommaire

Introduction: I’état de la question selon la «tradition historigraphique»; en
1561, la Confession d’Augsbourg apparailt comme une «via discordiae» -
A. Distinction entre I'aspect politique et I'aspect religieux de la délégation
allemande — B. Différenciation entre les attitudes des princes luthériens 2
égard des huguenots — C. Bauduin, les cas rélévateur — D. La Confessio
Angustana etle De officio pii viri— Une premiére conclusion: Calvin a Porigine
d’une légende — E. La constante et la variable dans le projet de concorde du
cardinal de Lorraine; un faux dévoilé - E Quelle concorde? — G. En quoi la
question est mal posée — H. Le témoignage de Claude d’Espence - 1. Historique
d’une erreur historiographique — Conclusion i trois niveaux.

Introduction

Lhistoire du réle de la Confession d’Augsbourg au Colloque de Poissy est en
quelque sorte lhistoire d’une grande confusion, en tant qu’elle résume les
équivoques et les malentendus qui ont égaré le jugement des contemporains,
peu ou mal renseignés sur les événements. Ceux-13 ont, a leur tour, induit en
erreur tous les historiens, qui pourtant étaient mieux informés. Tous les histo-
riens? Je reviendrai sur la question au point I (p. 92).

Je n’ai pas 'intention de retracer Ihistoire du Colloque; d’excellents histo-
riens ont fait'. Je me bornerai 4 soulever une série de «<Remarques critiques»
sur les moments essentiels de notre sujet. Essayons au préalable de préciser les

" Pour ne citer que les ouvrages spécifiques: Emile Mourgues, Etude sur le Colloque de Poissy,

these, Fac. Théol,, Strasbourg 1858; H. Klipfell, Le colloque de Poissy, Paris 1867; Napoléon
Peyrat, Le Colloque de Poissy et les conférences de Saint-Germain en 1561, Paris 1888; Jules
Delaborde, Les Protestants i la cour de Saint-Germain lors du Colloque de Poissy, Paris 1874
(par la suite: Delaborde, Protestants; déja dans le BSHPF, 22, 1873, 385-400, 481505,
529-545); Alphonse de Ruble, Le Colloque de Poissy, dans: Mém. de la Soc. de I’hist. de Paris
et de I'Isle de France 16, 1889, 1-56 (contenant une éd. du «Journal de Claude d’Espence»);
J. Roserot de Melin, Etude des relations du Saint-Siege et 'Eglise de France dans la seconde

Zwingliana XX, 1993 53




M. Turchetti

conclusions principales de ce que j’appellerai «la tradition historiographique»,
conclusions qui, 2 mon avis, sont A remettre en question. Je ne saurais mieux
les présenter qu’en tirant de I'étude de Robert Stupperich? — qui est peut-étre
le meilleur spécialiste 3 I’heure actuelle - les affirmations qui résument de fagon
exemplaire les acquis auxquels nous a habitués cette tradition historiographi-
que.

Tout au fond de la question s’agite la conviction que les articles doctrinaux
de ’Augustana, plus proche du catholicisme que ne ’était la Confessio Gallica,
auraient constitué une base de discussions théologiques propice 2 un accord
entre réformés et catholiques. Nous allons voir que cette conviction des
historiens, qui était de fait celle de certains contemporains, constitue une
présomption qui en engendre une autre, plus grave: tous ceux qui a ’époque
du Colloque de Poissy cherchérent une entente entre les partis, une réconcilia-
tion entre les confessions, voire une concorde entre les religions, c’est-a-dire
les Moyenneurs, tous furent séduits par les «vertus médiatrices» de la Confes-
sion d’Angsbourg’. Nous essaierons de démontrer que cette seconde présomp-
tion n’est pas fondée; c’est a cause d’elle, principalement, que la question du
r6le de ’Augustana au Colloque de Poissy a été, jusqu’a présent, mal posée.

Il n’en demeure pas moins que Stupperich, a la suite de la tradition, est
convaincu du bien-fondé de ces deux idées maitresses, qui soutiennent son
propos tout entier. Quant a la premiere, concernant les possibilités de média-
tion offertes par I’ Angustana, il conclut son article par les questions rhétoriques
que voici:

moitié du X VI sizcle: I. Rome et Poissy (1560-1561), dans: Mél. d’archéologie et d’histoire,
Ecole Frangaise de Rome 39, 1921-1922, 47-151 (qui contient une éd. du «Diario
delP’assemblea de’ vescovi a Poissy»); Henry Outram Evennett, Claude d’Espence et son
Discours du Colloque de Poissy, dans: Revue historique 164, 1930, 40-78 (par la suite:
Evennett, D’Espence); Alain Dufour, Le Colloque de Poissy, dans: Mél. d’histoire du XVI°
siecle offerts 3 H. Meylan, Gengve 1970; Idem, Das Religionsgespriche von Poissy.
Hoffnungen der Reformierten und der Moyenneurs, dans: Die Religionsgespriche der
Reformationszeit, hrsg, von G. Miiller, Giitersloh 1980, 117-126; Donald Nugent, Ecumenism
in the Age of Reformation: The Colloquy of Poissy, Cambridge, Mass. 1974 (par la suite:
Nugent, Ecumenism).

2 R. Stupperich, La Confession d’Augsbourg au Colloque de Poissy (trad. de Danitle Fischer),
dans: Actes du Colloque Coligny, Paris 1974, 117-133 (par la suite: Stupperich, Confession).

3 «Vertus médiatrices» est une expression heureuse d’A. Dufour, Le Colloque de Poissy, cité a
la note ci-dessus, 131 — La notion de «<moyenneur» est désormais entrée dans le vocabulaire
des historiographes, grice aux travaux d’A. Dufour (voir note ci-dessus) et de Pauteur du
présent article: M. Turchetti, F. Bauduin e i Moyenneurs, Genéve—Milano 1984. ].e signa}le[,
une fois pour toutes, qu’une bonne partic des theses soutenues dans notre article a été
développée dans lelivre cité, surtout dans apparat critique des notes. Cet exposé a, néanmotns,
sacrifié¢ un peu de Pimportance historique du sujet que nous traitons ici; importance que je
compte lui restituer par les présentes lignes. Que le lecteur sache, en outre, que j’ai limité au
maximum les renvois & mon livre, en raison du fait qu’il s’agit ici d’une recherche renouvelée
et, en quelque sorte, originale.

54 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

«D’un point de vue historique, il est superflu de se demander ce qu’il en
aurait été si Beze, ou plutdt Calvin, avait consenti a accepter la Confes-
sion d’Augsbourg, au nom de la paix. Aurait-il été possible alors d’éviter

les guerres atroces, et de frayer une autre voie au développement du

protestantisme frangais? Nous Pignorons. Il faut que Ihistoire nous

serve de legon. Certainement, I'opinion d’un individu a droit au respect.

Mais la vie de milliers d’hommes, n’est-elle pas bien plus précieuse

qu’une opinion théologique?»*

En dépit de ses précautions finement formulées, 'auteur laisse planer sur
les chefs réformés la responsabilité principale du conflit. Il s’agit 1 d’une
réflexion grave et de portée générale, qu’une analyse historique correcte n’au-
rait, peut-étre, pas justifiée.

Quant i la deuxieme idée, impliquant sans distinction le parti de la via media
dans la stratégie de I’Augustana (mise en ceuvre par le cardinal de Lorraine),
Stupperich suit, la aussi, I'opinion regue, parce qu’il insére dans la «troisieme
tendance», «la tendance humaniste», des hommes tels que Bauduin, d’Espence,
Cassander, avec les dirigeants du gouvernement, le roi, la reine mere, le roi de
Navarre: «Le chancelier Michel de I"'Hospital en faisait partie ... De toute
évidence, il pensait pouvoir établir la paix en France au moyen de la Confession
d’Augsbourg, car aussitot il en parla 3 Languet. L’évéque Montluc de Valence
n’était pas éloigné de ce groupe d’humanistes»’. Mais ce jugement, s’il peut
convenir aux chefs du gouvernement, avec des réserves néanmoins importan-
tes, est inapplicable a I'égard des Moyenneurs comme Bauduin et d’Espence
qui, tout en étant de proches collaborateurs du cardinal de Lorraine, ne
prévirent a aucun moment I’Augustana dans leur programme de concorde
(méme remarque pour Jean de Montluc, I’évéque de Valence). C’est sur ce
point, impliquant ces personnages si étroitement liés au cardinal, que la ques-
tion devient inquiétante. Par ailleurs, c’est précisement  partir de la pensée et
de la conduite de ces personnages particuliers qu’il est possible de reconsidérer
historiquement toute I’affaire.

A ce propos, la tradition historiographique a adopté et fait siens les malen-
tendus dont furent victimes les contemporains, étourdis par les bavardages qui
circulaient confusément au sujet de la Confession d’Aungsbourg dans les affaires
de France. Ces hommes en ont souffert comme de calomnies propagées 2 leur
détriment: «Je ne suis pas seulement accusé par les papistes, mais aussi par leurs
adversaires [les huguenots], qui disent que je suis venu ici [a Paris] avec
Pintention de proposer aux princes la Confession d’Augsbourg; et ils me
reprochent cela comme un crime grave»’. C’est Hubert Languet qui s’écriait

4
5

Stupperich, Confession 132s.

Ibid., 130, sans sources.

Languet 3 Mordeisen, Paris, 13 juillet 1561, dans H. Languet, Arcana seculi decimi sexti...,
Halae Hermun., 1699, trois parties en deux livres en un volume (cité, par la suite: Arcana),

6

Zwingliana XX, 1993 55




M. Turchetti

ainsi, lui qui était en quéte de concorde et qui pronait discretement Ja cause des
réformés. Mais le fait d’étre 'envoyé d’un des princes luthériens les plus
farouches, I’électeur Auguste de Saxe, ou tout simplement le fait de venir
d’Allemagne, était suffisant pour qu’on le juge, a tort, favorable A ' Augustana.
Les mémes bruits préjudiciables couraient aussi a ’endroit de Bauduin, comme
’écrivait le nonce au cardinal Charles Borromée: «L’on dit qu’il est arrivé ici
[ Paris] un certain Balduin pour jeter dans cette cour les fondements de la
Confession d’Augsbourg. Si la chose correspond au vrai, il prendra mal cette
satisfaction de voir bientot ces hérétiques se diviser entre eux»’. Ces mémes
insinuations, ces mémes propos malveillants et sans fondement — il faut bien
anticiper — circulaient a I’égard de d’Espence et des autres Moyenneurs. Mal-
veillants et sans fondement, disons-nous, selon qui? Selon les personnes con-
cernées, certes, mais non — parait-il — selon les historiens qui continuent de
préter foi 3 ces vociférations. Aussi Stupperich nous répete-t-il que Bauduin
appartenait a «ces groupes humanistes», dont le «compromis» fut’objet de «la
critique destructrice» de Calvin®. En cela, 'auteur contribue a la confusion de
la question, car il laisse persister, comme ses devanciers d’ailleurs, ambiguité
du «compromis humaniste», partisan de la paix via 'Augustana et, toute 2 la
fois, de la concorde via le De officio pii viri de Cassander (dont il sera bientot
question).

Il y a la une ambiguité 2 lever. Son importance est telle que nous sommes
obligés de reprendre de fond en comble 'examen de cette question. Pour
simplifier, nous comptons mener notre enquéte a trois niveaux. A un premier
niveau, nous essalerons de restituer les opinions authentiques des Moyenneurs
- Bauduin et d’Espence en téte — personnages de second plan, sil’on veut, mais
révélateurs. A un deuxieme niveau, nous chercherons a comprendre la conduite
du cardinal de Lorraine et, avec la sienne, celle des responsables du gouverne-
ment. A un niveau plus général, nous ferons finalement le point sur les
conséquences de ces incompréhensions séculaires, qui ont fini par altérer la
connaissance d’un chapitre important de I'histoire de la pensée religieuse et de
la pensée politique au XVI* siecle.

Importer la Confession d’Aungsbourg en France, ¢’était en fait choisir une

2.128. Une accusation analogue est portée contre le Sieur de Lansac, «c’est 2 dire Louis de
Saint-Gelais ... un vieux libéral [qui] jouissait de toute la faveur de Catherine: or c’était lui
précisement que I’ambassadeur espagnol soupgonnait de vouloir introduire en France la
Confession d’Augsbourg»; P. Champion, Charles IX, la France et le contrdle de 'Espagne,
t. 1, Paris 1939, 13 (d’aprés une lettre du 19 mai 1566). L’on pourrait multiplier les témoignages
sur ces accusations qui étaient lancées i tort et i travers.

Die Rémische Kurie und das Konzil von Trient unter Pius IV. Actenstiicke zur Geschichte
des Konzils von Trient, éd. Josef Susta, 4 Bde., Wien 1904-1914, 1.209; cité par Joseph
Dugquesne, F. Bauduin et la Réforme, extrait du: Bull. de '’ Académie Delphinale, 5¢ série, t. 9,
1917, 15.

Stupperich, Confession, toute la page 130.

56 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

voie de discorde, et non de concorde. L'on sait que I'idée de proposer cette
confession de foi dans les débats théologiques entre réformés et catholiques en
France avait jailli dans I’esprit de quelques princes protestants allemands au
cours du Convent de Naumbourg, au débutde 1561 (20 janvier—8 février). L'on
croyait contribuer ainsi 2 la concorde religieuse du royaume, ou les troubles
civils devenaient de plus en plus sanglants.

Or, ’Assemblée de Naumbourg se proposait aussi d’instaurer une con-
corde, mais entre luthériens et dans 'empire. Elle avait été convoquée sur
Iinitiative de I’électeur Palatin Frédéric III, dit le Pieux (duc de Baviere, comte
Palatin du Rhin), du comte Palatin Wolfgang (duc de Deux-Ponts), du duc
Christophe de Wurtemberg et du duc de Saxe Jean-Frédéric, dit le Moyen
(branche Ernestine), lesquels désiraient attester leur unanimité confessionnelle
face 3 Pempereur et au pape, en prévoyant "annonce d’une nouvelle convoca-
tion du Concile cecuménique. Il s’agissait alors de soumettre le texte de foi
luthérien 2 la signature des princes protestants, comme on avait fait & Augs-
bourg en 1530. Mais cette opération apparemment simple, fit éclater, une fois
encore, les désaccords internes au luthéranisme. Quelle version de la Confes-
sion d’Augsbourg fallait-il choisir pour la signature? Le point le plus contro-
versé demeurait I'article 10, portant sur la définition de la Présence du Christ
dans ’eucharistie. A ce propos, la version latine de 1530 (publiée en 1531, in-4°)
ne tarda pas A sembler trop proche de la doctrine catholique de la transsubstan-
tiation. Raison pour laquelle Mélanchthon avait cru bon de la retoucher dans
une édition allemande, parue déja en 1531 (in-8°) expurgée de I'expression
contestée, pour les corriger davantage dans sa version, la variata, publiée en
1540, dans un sens symbolique et spirituel moins éloigné de la doctrine
réformée de la Cene (ce qui amena Calvin a la souscrire).

Or, 2 Naumbourg, il était politiquement important de s’en tenir a la
Confession d’Augsbourg de 1530, pour démontrer la constance de 'adhésion a
Pinvariata, afin de ne pas perdre les fruits de la paix d’Augsbourg de 1555.
Néanmoins, ’'adhésion 2 ce texte se heurtait au refus de I’électeur Palatin, qui
ne pouvait pas admettre sur ce point capital une concession doctrinale au profit
des papistes, d’autant qu’il penchait alors vers le calvinisme’. II insista donc
pour que 'on signit I’édition latine ou allemande de 1540. De son coté,
Pélecteur Auguste de Saxe voulait que I’on souscrivit a I'édition in-8° de 1531
retouchée par Mélanchthon.

Par ailleurs, les princes ne pouvaient pas ignorer les débats surgis a I’occa-
sion de 'Interim deés 1548, ni la prolifération des sectes déviationnistes qui
affichaient leur accord avec I’Augustana. Leur condamnation était exigée par
le duc Jean-Frédéric (luthérien de stricte observance) avec une telle intransi-

9 Cf. August Kluckhobn, Wie ist Kurfiirst Friederich III. von der Pfalz Calvinist geworden?,
Miinchen 1866, 55s.

Zwingliana XX, 1993 57




M. Turchetti

geance, qu’il n’hésitera pas 4 abandonner la réunion le 2 février, aprés une autre
altercation (toujours au sujet de ’eucharistie) avec I’électeur Palatin. Entre-
temps, il fut décidé de faire précéder le texte confessionnel d’un Prologue ou
Préface a I'intention de 'empereur Ferdinand 1%, afin de lui expliquer que les
signataires, tout en gardant I'invariata de 1530 (dans sa deuxieme édition
allemande in-8°) comme fondamentale, considéraient la variata de 1540 comme
un complément explicatif. Ce Prologue fut enfin signé le 8 février par la plupart
des princes, y compris, non sans quelques réticences, I’électeur Palatin. Son
rival, le duc Jean-Frédéric, absent, ne voulut pas la signer, méme par la suite,
entrainant dans son refus plusieurs villes et Etats de Basse-Saxe. En Haute-
Allemagne on se heurta également a des résistances de la part des villes comme
Augsbourg, Nuremberg et autres.

Somme toute, ce Fiirstentag de Naumbourg, qui aurait di consacrer 'union
luthérienne, ne fit qu’étaler au grand jour les conflits doctrinaux irréductibles
entre les partisans mémes de la Confession d’Augsbourg. Larticle 10, tout
spécialement, demeurait la source de discorde par excellence entre deux con-
ceptions théologiques: la luthérienne intransigeante (le duc Jean-Frédéric) et la
mélanchthonienne-calviniste (I’électeur Frédéric)".

Malgré ce brevet de via discordiae, que I’Augustana allait acquérir de
maniére définitive a cette époque-13, on crut 3 Naumbourg que le texte
luthérien, et particulierement son article 10, aurait pu favoriser en France une
entente entre théologiens réformés et catholiques, afin de créer dans le royaume
des conditions semblables i celles qui s’étaient réalisées dans empire Jors de
la paix d’Augsbourg en 1555.

En fait, les princes protestants allemands s’inquiétaient du sort des hugue-
nots. Ceux-ci, de leur c6té, leur demandaient des aides politiques, dans Iespoir
que leur cause fiit aussi soutenue par des puissances internationales influentes
a la cour de France. De leur c6té, ces princes ne voulaient aider les huguenots
que s’ils adhéraient a la Confession d’Augsbourg. C’est en ce sens que le
landgrave Philippe de Hesse encourage, le 6 juin 1561, Antoine de Bourbon,
roi de Navarre, chef politique supposé des réformés, 3 persévérer dans sa
ferveur pour la vraie religion («verae religionis studium»)". Dans ce méme sens,
le duc Christophe, Pinitiateur le plus ardent de ce projet, écrit le 12 juin au roi
de Navarre, «ut vere pia doctrina in regno Gallico instauretur et falsa dogmata
caveantur», ainsi que I'on a pu le réaliser en Allemagne en vertu de la Confessio

10

CE. Julins Robert Calinich, Die Frage nach dem Originaltext der Augustana auf dem
Naumburger Fiirstentage, dans: Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie 13,1870, 419-425;
Idem, Der Naumburger Fiirstentag 1561. Ein Beitrag zur Geschichte des Luthertums und des
Melanchthonismus, Gotha 1870. Voir la mise au point de Jean-Vincent Pollet dans son éd. de
la Correspondance de Julius Pflug, 5 t. en 6 vol., Leiden 19691982, 4.387-389 et 5/2.268s. 11
est étrange que R. Stupperich ne fasse pas état de ces discordes dans son étude spéciale.

Philippe de Hesse 3 Antoine de Bourbon, Cassel, 6 juin 1561, dans Henri Hauser, A. de
Bourbon et ’Allemagne, dans: Revue historique 24, 1901, 56 (par la suite: Hauser, Bourbon).

58 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

Aungustana. Dans ce but, le duc propose au roi d’envoyer au.prochain. «synode
national» une délégation de «docti viri», en fait des théologiens, «qui puissent
efficacement entraver 'impiété papistique et défendre la vraie doctrine»". Dans
sa réponse, Antoine fait la sourde oreille a I'offre de Christophe; en effe.t, il
attendra la deuxieme moitié de septembre avant de convoquer les théologiens
protestants d’Allemagne, qui pour cette raison, entre autres, arrivérent trop

tard au Colloque. .
Aussi faut-il maintenant se pencher sur cette délégation.

A. Distinction entre Paspect politique et Paspect religieux
de la délégation allemande

Les princes huguenots avaient demandé aux princes luthériens une :im}beis/sad.e
politique, et voici qu’on leur propose d’envoyer fies théologiens! D’ot1 I’équi-
voque. Les historiens n’ont pas fait la distinction entre ces deu,x types de
délégations. Les faits sont 12 pourtant: les chefs politiques réform/es (le roi de
Navarre, le prince de Condé et I’amiral de Coligny) avaient envoyé en Allelr}a—
gne Frangois Hotman au mois de mai 1561 et Tremellius (Emanuele Tremellio)
en juin, avec les instructions dont nous avons parlé: demander une ambassaAde
pour appuyer la cause des réformés aupres du gouvernement. Cette requéte
n’avait qu’un but politique et diplomatique, conformément 4 une offre atlle—
mande déja envisagée 2 la fin de 'année précédente”. Cette ambassade n’eut
pas lieu™. . . }

En revanche, les princes luthériens ne songeaient qu’a combiner (et A
justifier) la démarche qu’on leur avait demandée avec la cause de ’Evangile:
faire adopter la Confession d’Augsbourg en France. . / )

Pourquoi cette équivoque? Les princes et les tbéologlens ’reforrr’les. ne
pouvaient expliquer ouvertement aux princes luthériens, don}t ils espéraient
tant, qu’introduire la Confessio Augustana dans leurs .débats theologlques avec
les catholiques aurait détruit tout espoir de faire ratifier leur Confessio Gallica
par le roi de France.

12 Christophe de Wurtemberg a Antoine de Bourbon, dans Chr. Friedrich Sattnler', Geschichte
des Herzogthums Wiirttemberg unter der Regierung der Graven, 4 Bde., Tiibingen 1767s.,
4.165.

3 Hotmanau roide Navarre, Strasbourg, «ce dernier de decembre 1560», dans Hauser, Bo_urbo‘n,
60s. Hotman lui annonce la prochaine assemblée de Naumbourg, prévue pour le' 21 janvier
1561, et le rassure a ’égard de la bienveillance des princes évangéliques, qui sont (illSpOSéS «de
vous envoyer ambassades pour vous congratuler et asseurer de leur bonne volonté et affection
envers V. M.».

“  Comme le confirme Rodolphe Dareste, F. Hotman, sa vie et sa correspondance, dans: Revue
hist. 2, 1876, 33; cet historien, qui ne mentionne pas la mission des théqloglens du'm'ms
d’octobre, ne semble pas avoir fait le lien entre ’ambassade diplomatique projetée et la mission
théologique qui eut lieu.

Zwingliana XX, 1993 59




M. Turchetti

Personne mieux que Calvin ne peut nous éclairer. Le 30 septembre, fort
soucieus, il décide d’en parler au comte Ebrard d’Erbach, chancelier du Pala-
tinat (pro-calviniste). Il ne faut proner que la Confessio Gallica pour les raisons
que voici: 1. C’est celle qui a été approuvée et publiée par toutes les Eglises de
France et a laquelle souscrivent les pasteurs lors de leur ordination; 2. Clest
cette confession et non pas "Augustana qui a été présentée au Conseil du roi;
3. Cest la Confessio Gallica que le roi en personne vient de recevoir des mains
de Théodore de Beze afin qu’elle soit examinée par les prélats et discutée au
Colloque. «Il n’y a rien de plus absurde que d’interrompre une ceuvre si bien
engagée». 4. Quant a I Augustana, si elle était mise sur le tapis, elle donnerait
lieu a d’interminables querelles entre les théologiens protestants eux-mémes,
ce qui ferait la joie des papistes. 5. Par ailleurs, si nous considérons — explique
Calvin avec un sens historique remarquable — Iorigine et la formation de
chaque confession de foi, nous observons que chacune d’elles ne s’adapte qu’a
son peuple: «Est-ce que les Allemands nous prescrivent des lois? ou nous
dicteront-ils, comme a des gamins, ce qu’il faut croire?» 6. Il ne faut pas non
plus oublier que I’ Augustana a déclenché, dés le début, des disputes horribles
qui ont divisé les théologiens protestants. «Sans parler de ces furieux Saxons,
de Brenz et d’autres semblables, qui se sont servis de ' A ugustana pour répandre
Pincendie dont brile toute ' Allemagne»". Calvin en avait parlé, une semaine
auparavant, a Coligny: «Surtout je vous prie, Monsieur, tenir la main que la
Confession d’Augsbourg ne vienne en jeu, laquelle ne seroit qu’un flambeau
pour allumer un feu de discordes»*. Et il se servit de la méme expression dans
salettre a Béze du 10 septembre: «La Confession d’ Augsbourg, comme tu sais,
est le flambeau de votre furie pour allumer le feu duquel brilera toute la
France»".

Quand on considere la force de cette métaphore, et la solidité de toute
I'argumentation de Calvin, on peut s’étonner du fait que celle-ci ait été passée
sous silence par certains historiens, comme Stupperich, qui dans sa conclusion,
grave conclusion (voir ci-dessus), répéte que Calvin aurait pu, au fond, embras-
ser Augustana «pour 'amour de la paix». Mais il ne faut pas généraliser: ce
point, quoiqu’un peu négligé par les historiens luthériens, a été parfaitement
compris par la plupart des historiens réformés.

Il n’en reste pas moins que pas un seul historien n’a clairement et nettement
fait la distinction entre Paspect politique de Pambassade requise par les réfor-
més et les buts théologiques de la mission offerte par les luthériens. A vrai dire,
ce manque de différenciation devient plus lourd de conséquences lorsque nous

Calvin & Erbach, Gengve, 30 sept.1561, Calvini op., 18.752. Méme vision des choses avec la
méme clarté dans lalettre de Bullinger a Calvin du 5 octobre, voir ci-dessous appel de la note
20.

' Calvin a Coligny, Geneve, 24 sept.1561, Calv, op., 18.733.

17 Ibid., 18.683.

60 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d”Augsbourg

observons qu’il s’agit en fait d’une opposition: tandis que l’ambassad.e aurait

dd appuyer la ratification de la Confessio Gallica, la mission théologique s’y

serait radicalement opposée, en proposant a sa place 'adoption de I’ Augustana.
Cela nous ramene dans I’Allemagne protestante.

B. Différenciation entre les attitudes des princes luthériens
a I’égard des huguenots

On lit d’habitude que les princes protestants d’Allemagne soutenaient la cause
des réformés de France et que, en particulier, I’électeur Palatin Frédéric érait le
seul de ces princes a pencher alors vers le calvinisme. Ce sont la des faits
incontestables.

Ily alieu, cependant, d’apporter une précision susceptible de modifier cette
vision des choses. Les princes luthériens ne s’accordaient avec les réformés
qWen ce qui concernait leur attitude antipapiste, non pas au sujet de leur
doctrine. Ainsi, lorsque le duc de Wurtemberg propose — nous venons de le
voir — au roi de Navarre une mission de théologiens, il a deux buts différents:
1. entraver la papistica impietas, 3 propos de laquelle il s’accorde avec lgs
réformés; 2. protéger la vera doctrina, qu’il fait résider non dans la Confessio
Gallica mais dans I’Augustana ou, plutdt, dans sa propre version de I'Augus-
tana:la Confessio Wirtembergica, élaborée en 1552 par son théologien Johannes
Brenz". Par conséquent, Christophe dans son deuxi¢me but n’est plus le
protecteur des huguenots, c’est-a-dire des fideles de la Confessio Gallica.

Les autres princes luthériens sont, & ce propos, plus explicites, comme
Iélecteur Auguste de Saxe et le landgrave Philippe de Hesse, auprés desquels
Hotman s’est rendu dans sa mission. En répondant a ses requétes, le prince
Auguste veut demander au roi de Navarre, son mandataire, de condamner
ouvertement le zwinglianisme (dont le calvinisme, 2 son avis, est entaché) et
d’accepter purement et sans autre I’ Augustana”. Ce manége n’échappe pas a
Heinrich Bullinger qui, de Zurich, surveille attentivement les vicissitudes des
réformés. Bien renseigné sur les vues des luthériens, il a désormais compris que
la proposition d’insérer I’Augustana dans les débats théologiques de Saint-
Germain-en-Laye ne vise qu’a évincer le calvinisme du royaume®.

18 Texte de la Confessio piae doctrinae, quae nomine ill.mi ac Dom. D. Chri.stophori“Ducis
Wirtembergensis, ac Comitis Montisbeligardi, per Legatos eius die 24. mensis Ianuarii anno
1552 congregationi Tridentinae Concilii proposita est, dans le Corpus et syntagma
Confessionum fidei..., ed. nova, Genevae, P. Chouét, 1654, pars II, p. 101~137.

¥ Dareste, op. cit., 31~33; Idem, Hotman d’aprés des nouvelles lettres des années 1561-1563,
dans: Revue hist. 97, 1908, 298s.; cf. Donald R. Kelley, F. Hotman, a Revolutionary’s Ordeal,
Princeton 1973, 130s. (par la suite: Kelley, Hotman).

2 Bullinger a Calvin, Zurich, 5 octobre 1561, Calvini op., 19.16s.

Zwingliana XX, 1993 61




M. Turchetti

Ces précisions nous amenent a expliciter la nature des rapports entre le duc
Christophe et I’électeur Frédéric en des termes plus clairs que les historiens ne
Pont fait jusqu’a présent: tandis que I’électeur Palatin soutient les huguenots
dans leur tentative de faire ratifier la Confessio Gallica, le duc entrave ce projet.
Autant dire qu’il est en quelque sorte "adversaire des réformés: et de fait, il est
jugé tel par Calvin, qui prévient le roi de Navarre et Coligny®, et par Beze, qui
écriten ce sens a I'électeur Palatin: le duc est en train de saboter tout notre plan,
gare a la Confession d’Augsbourg™!

C’est 2 ce moment de notre récit qu’il faudrait faire entrer en scene le
cardinal de Lorraine. Néanmotins, nous prions le lecteur de patienter encore un
instant. Pour ne pas perdre le fil de notre discours, il faut d’abord introduire
un autre personnage qui, a notre avis, tient la clef de toute cette intrigue:
Frangois Bauduin.

C. Bauduin, le cas révélateur

C’est grace a Bauduin que I'on voit apparaitre clairement la double relation,
d’accord et de désaccord, entre le duc de Wurtemberg et I’électeur Palatin.
Dans la conjoncture de 1561, toutes les accusations dont les réformés
(Calvin, Beze, Hotman, etc.) accablent Bauduin proviennent du fait qu’on s’est
persuadé qu’il est le supp6t du cardinal dans son projet de méler ' Augustana
aux débats théologiques de Poissy, afin d’embarrasser les réformés et de couper
court a leurs velléités. La liste des accusations contre Bauduin, apostat, camé-
léon, etc., n’est qu’un assortiment savamment assaisonné en vue de disqualifier
son ceuvre aupres des princes protestants frangais, le roi de Navarre en parti-
culier, et allemands, notamment le duc de Wurtemberg et I’électeur Palatin.
Tandis que’on insinue 2 Antoine de Bourbon qu’il est un «rustre aposte» (grief
assez grave, mais trop vague pour qu’il faille le discuter ici; nous y reviendrons
ci-dessous), 'on s’adresse 3 Christophe et & Frédéric avec beaucoup plus de
finesse, afin de froisser diversement leurs susceptibilités religicuses respectives.
Aussi fait-on parvenir 4 I’«augustoconfessionniste» Christophe le récit de
Pentretien de Bauduin avec la reine meére du début juin 1561, au cours duquel
celui-ci a blimé Panarchie confessionnelle des partisans de la Confession
d’Augsbourg, en se déclarant, par ailleurs, défenseur de la religion de Geneve?.

21 Calvin a Navarre, Geneve, fin aotit 1561, Calvini op., 18.659s.; 4 Coligny, 24 septembre, ibid.,

732s.

Béze a Frédéric, St-Germain, 3 octobre 1561, Correspondance de Th. de Beze, éd. H. Meylan
et A. Dufour, Gentve 1963, 3.177s. (par la suite: Corr. Béze).

Ce rapport a été publié en fr. dans le BSHPF 24, 1875, 72s.; il se trouve en fr. et en all. dans
Michael Erbe, E. Bauduin (1520-1573). Biographie eines Humanisten, Giitersloh 1978, 281s.
(par lasuite: Erbe, Bauduin). Christophe qui a regu ce rapport par un agent secret, en transmet
une copie  Frédéric, le 15 juillet. En dépit des instances de celui-ci, le duc ne veut pas lui révéler
le nom de cet agent, qui restera inconnu: il n’est pas exclu qu’il s’agisse de Hotman.

22

23

62 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

Ce récit, qui est 2 I’avantage des réformés et donc au désavantage des luthériens,
produit effet espéré sur Christophe, qui déclarera «<ne s’attendre a rien de bon»
des personnes comme Bauduin™.

1l va de soi que ce récit n’est pas rapporté au philo-calviniste Frédéric par
les huguenots, qui auraient, ce faisant, fait 'éloge d’un Bauduin favorable aux
réformés et adversaire des Juthériens, ce qui aurait fort plu a électeur. Non, en
s’adressant a celui-ci on change de registre: 'on présente un Bauduin favorable
a la Confession d’Augsbonrg comme conséquence du fait, ou plutdt de la
supposition, qu’il est impliqué dans les manceuvres du cardinal de Lorraine
pour introduire I’Augustana au Colloque de Poissy. Il est évident, dans cette
deuxieme circonstance également, que les huguenots se gardent de faire parve-
nir cette information a Christophe qui, en revanche, en aurait été enchanté. Ce
n’est pas le cas pour Frédéric, comme on I’avait prévu, qui perd sa confiance en
Bauduin le considérant désormais comme «un chrétien selon les occasions (ayn
christ nach gelegenheyt)»”.

Quoi qu’il en soit, il faut remarquer que ce sont les réformés qui, des
Porigine de la dispute, dés sa préhistoire plutdt, ont lancé contre Bauduin deux
types d’accusations contradictoires selon lesquelles celui-ci était simultané-
ment contraire et favorable a " Augustana. La contradiction n’est pas révélée
aux destinataires, car ’on choisit 2 dessein une seule des deux accusations: ainsi
Bauduin est contraire ou favorable a I’ Augustana, selon qu’il convient d’en
informer Christophe ou Frédéric. Nous reviendrons dans un instant sur 'ori-
gine de ces accusations et sur les conséquences de leur contradiction.

Or comment Bauduin s’est-il comporté au cours de ces mois périlleux du
printemps 2 I"automne 15612 Bauduin, professeur de droit a 'Université de
Heidelberg, quitte le Palatinat pour la France au printemps, a la demande
expresse du roi de Navarre. Ce dernier cherche un moyen d’accorder les
réformés avec les catholiques en vue du Colloque de Poissy. A cette fin, il
compte sur Bauduin qui lui a parlé du projet de concorde élaboré par Georges
Cassander a Cologne.

Dans les premiers jours du mois d’aofi, le roi de Navarre — et non le cardinal
de Lorraine, comme les historiens le disent d’habitude — dépéche Bauduin en
Allemagne muni d’une lettre pour Cassander (datée du 1 aofit) et d’une autre
pour I’électeur Palatin. A I’égard de ce dernier, Bauduin se doit de justifier son
absence de Heidelberg (d’ot il s’était éloigné sans demander la permission du
prince) et d’expliquer le but de sa mission en Allemagne, sans pouvoir, pour
autant, nommer Cassander ni faire état de son projet, pour ne pas en compro-
mettre la réussite. Cela lui coflitera cher. Bauduin informe donc Frédéric qu’il
a été chargé de «consulter les hommes les plus doctes et les plus sages d’Alle-
¥ Christophe a Frédéric, Stuttgart, 15 juillet 1561, Briefe Friedrichs, 1.188s., en résumé;

reproduite, pour la partie qui nous intéresse, dans Erbe, Bauduin, 280s.
»  Frédéric a Christophe, Heidelberg, 28 juillet 1561, Briefe Friedrichs, 1.191.

Zwingliana XX, 1993 63




M. Turchetti

magne sur la maniére de rédiger et d’authentifier, par les écrits et autorité de
Iantiquité chrétienne, une formule de concorde», par laquelle on propose une
réforme en trois points: 1) I'usage de la langue vulgaire et non du latin pour la
messe et les autres prieres dans I’Eglise; 2) I"abolition dans la messe de ’adora-
tion et des autres oraisons manifestement impies; 3) «de méme pour le bap-
téme, afin de remettre en usage le rite tel qu’il était pratiqué dans I'Eglise
primitive». C’est le résumé du programme de Bauduin d’apres le rapport qu’en
fait Pier Paolo Vergerio au duc de Wurtemberg®.

Remarquons que ce projet ne fait aucun appel a la Confession d’Augsbourg,
au sujet de laquelle Bauduin aurait dit que la plupart des notables de France
sont enclins («inclinatos») a la recevoir («recipere»), «tandis que pour beaucoup
de raisons on talonne avec hostilité ceux qui n’y consentent pas». Ensuite, apres
avoir exposé la situation critique du royaume, Vergerio ajoute qu’«au cas ot
une délégation allemande efit été envoyée en France, elle aurait été nécessaire
a Pheure actuelle en raison du Colloque, méme si I’on devait députer un seul
des princes». Vergerio propose, 2 mots couverts, de faire lui-méme partie de
cette ambassade. Notons au passage qu’il ne s’agit 13 que d’une éventuelle
ambassade diplomatique a des fins politiques, et non d’une mission de théolo-
giens impliquant I’ Augustana (cf. notre point A). N’oublions pas que Bauduin
a été envoyé par des chefs huguenots, et qu’il s’adresse a I’électeur Frédéric, qui
auraient les uns comme I"autre désapprouvé toute ingérence théologique luthé-
rienne dans les affaires de France. Toujours est-il, d’ailleurs, que les explications
fournies par Bauduin a I’électeur gardaient un certain flou, principalement
parce qu’il ne pouvait pas I’éclairer sur le véritable but de sa mission en
Allemagne: obtenir de Cassander par écrit un projet de concorde confession-
nelle. Par son silence 4 ce sujet, Bauduin contribuait, malgré lui, 2 rendre moins
transparente son attitude religieuse aux yeux de Frédéric.

Par ailleurs, le rapport que Vergerio fait 3 Christophe correspond i la breve
information que Bauduin donne au duc de Wurtemberg dans sa lettre du
10 aofit: «d’étre retourné de France en diligence pour les affaires du Roy de
Navarre et de la religion»”. Notons encore que Bauduin n’écrit rien 3 Christo-
phe de la Confession d’Augsbourg: cette omission a elle seule aurait di faire
réfléchir les historiens qui, tous et sans exception, ont attribué 2 Bauduin des
intentions «augustoconfessionnistes» dans sa prétendue complicité avec le
cardinal de Lorraine. En outre, pour en rester aux sentiments religieux de
Bauduin, il faut ajouter que par la concision, mais aussi par 'imprécision, des
renseignements qu’il donnait & ces deux princes allemands, il alimentait les

soupgons sur son indéterminisme religieux. Laissons cependant Bauduin pour-
*  Vergerio & Christophe, 16 aott 1561, dans Briefwechsel zwischen Herzog Christoph von
Wiirctemberg und P. P. Vergerio, hrsg. von E. Kausler und Th. Schott, Stuttgart 1875,277-279;
également dans Erbe, Bauduin, 282s.

¥ Bauduin a Christophe, Heidelberg, 10 aoiit 1561, dans Erbe, Bauduin, 282.

64 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

suivre son voyage vers Cologne en ce mois d’aofit 1561, et venons a la fameuse
mission de théologiens allemands, dans la deuxieme moitié de septembre, afin
de vérifier si elle eut une relation quelconque avec les charges confiées a
Bauduin.

On se souviendra que cette mission avait été proposée en juin par Christo-
phe dans sa lettre 3 Antoine, qui en avait décliné Poffre. Or, au cours des débats
de Poissy, on prit la décision de la convoquer. A quel moment? Qui en prit
Pinitiative? A qui confia-t-on la charge? Unanime, la tradition historiographi-
que a reconnu dans cette affaire la patte de Bauduin agissant sur les ordres du
cardinal, qui guettait 'occasion propice d’introduire la Confession d’Aungs-
bourg dans les discussions théologiques. A ce propos, il y a lieu de citer un
exemple plus concret de cette «tradition», qui ne pourrait pas étre mieux
représentée que par son premier coryphée, I'historien réformé Pierre de La
Place. La page que nous évoquons a en outre I’avantage de concentrer en
quelques lignes une quantité d’inexactitudes qu’il importe de débusquer.

«Ce pendant [au cours du colloque de Poissy] vindrent nouvelles que Ia

Confession de foy des ministres de Wittemberg [sic] avoit esté envoyée

avec lettres missives par eux escriptes par Bauldoisiin, professeur en

droict, et un nommé Rascolio [sic], cuidans les arrester par ce moyen,
comme par un prejugé, et disoit-on que iceluy Bauldoiiin devoit luy
mesme venir en peu de jours avec les ministres de Heidelberg et de

Wittemberg, qu’il menoit avec soy, en esperance de les faire combatre

avec Besze et ses compaignons: n’ayant promis peu de soy au Roy de

Navarre, auquel il avait persuadé, qu’il avoit trouvé un bon moyen pour

facilement appaiser les differends de la Religion.

Et de faict il vint durant le Colloque, sans toutesfois amener avec soy

aucuns Ministres, s’estans hasté, pour pendant iceluy presenter un livre

Latin de loffice et devoir 2 tenir par ’homme Chrestien durant le

differend dela Religion, s’estant bien persuadé que par ce moyen il seroit

le bien venu. I faisoit monstre dudict livre comme d’un tresor propre

pour moyenner la paix et tranquillité, que tant soigneusement lon

cherchoit, parlant d’iceluy, comme voulant donner a entendre i un
chascun qu’il en estoit 'autheur»™.

Avant de nous attaquer aux points essentiels, remarquons en passant que
Iaffirmation de La Place concernant I’ Angustana en relation avec Bauduin n’est
fondée que sur des racontars («vindrent nouvelles»), tout comme est basée sur
un oui-dire («disoit-on») la nouvelle de I’arrivé prévue de celui-ci avec les
ministres allemands (au sujet de la méthode de cet historien, voir "opinion de
d’Espence, ci-dessous point F).

28

[P. de La Place,] Commentaire de I’Estat de la Religion et Republique soubs les Rois Henry
et Frangois second, et Charles neufieme, s.1., 1565, 296s.

Zwingliana XX, 1993 65




M. Turchetti

Nous sommes au cceur de la question, et il nous faut patiemment remettre
en place les pieces désordonnées de ce puzzle.

a) Le moment de la décision de la convocation est a situer apres la séance
du 16 septembre”. Une source contemporaine dit simplement: «In mense
septembri, circa eiusdem finem»*. Il semble évident que Bauduin ne peut pas
entrer en ligne de compte, car il se trouvait depuis un mois en Allemagne, d’ou
il nerentreraen France qu’aprésle 10 octobre™. b) La décision de la convocation
revient au roi de Navarre, qui dépécha ses légats apres avoir obtenu ["accord de
Catherine” et, dit-on (sans preuves), du cardinal de Lorraine. Les motifs de
cette convocation n’ont pas été tirés au clair de fagon satisfaisante. L'opinion
dominante au sujet des intrigues de Lorraine voudrait que ce fiit lui qui en etit
prisinitiative. Mais, comme tel n’est pas le cas, ’on aurait envie de se demander
a qui finalement ces théologiens auraient bien pu rendre service. Ne pouvant
pas aborder ici la question, nous y donnons cependant une réponse dans notre
point E (voir aussi la conclusion). ¢) Quant aux légats dépéchés pour cette
convocation, le roi de Navarre se sert de Jacques de Tournes (ou d’Esthour-
neau), en coordination avec Frangois de Scépeaux, seigneur de Vieilleville,
gouverneur de Metz”. Bauduin demeura étranger a cette opération. En effet, il
ne put y étre mélé, soit parce que — nous I’avons montré — il se trouvait a ce
momentla en Allemagne, soit parce qu’il n’avait regu auparavant aucune charge
touchant I’Augustana ni la mission des théologiens par qui que ce fiit, méme
pas—comme on le répéte — par le cardinal de Lorraine. La estle point embrouillé
de la question, qui a été mal posée par ceux qui s’imaginaient un lien entre le
cardinal, la Confession d’Aungsbourg et Bauduin. Aussi, ce que nous venons
d’affirmer est-il diamétralement opposé a la version fournie par la tradition
historiographique qui va, sans solution de continuité, de La Place aux spécia-
listes du Colloque et aux biographes les plus récents du cardinal (Evennett et
Nugent) et de Bauduin (Erbe et Kelley ; cf. ci-dessous le point I). Partant, il est

2 Nugent, Ecumenism, 117, qui suit H. O. Evennett, The Cardinal of Lorraine and the Council
of Trent, Cambridge 1930, 330 (par la suite: Evennett, Lorraine); d’autres historiens, comme
Delaborde, Protestants, 532 et 535, la placent apres la séance du 24 septembre.

Fama Andreana reflorescens, sive Jacobi Andreae Vitae ... recitatio, cur. Jo. Val. Andreae

nepote, Argentorati 1630, 119 (d’apreés le témoignage contemporain de J. Andrée).

' D’accord avec Erbe, Bauduin, 137 et sa démonstration 2 la note 8; inexact Kelley, Hotman,
140s.

32 Wolfgang P. Fischer, Frankreich und die Wiedereréffnung des Konzils von Trient 15591562,
Miinster 1973, 211: «<wohl nicht ohne die Billigung durch Katharina von Medici».

»  Fama Andreana, 119: «In mense Septembri, circa etusdem finem, cum Dux Christophorus
Géppingae in acidulis valetudinis curandae causa lavaret, Rex Navarrenus Legatum, Jacobum
Turnium appellatum, ad eum mittit, per literis rogans, ut Dux Christophorus theologum ad
aulam Regis Galliarum mitteret, cuius consilio in Synodo Possiaceni uti posset». L’importance
de ce témoignage est attestée par I’emploi que les éditeurs de I'Histoire ecclésiastique des
Eglises réformées de France, t. I, 527, en font & un moment critique du récit (voir ci-dessous,
n.77).

30

66 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

licite de se demander comment des générations d’historiens ont reproduit leur
récit avec tant d’assurance et d’'unanimité.

Modifions donc la question «mal posée», dans un autre sens: pourquoi et
comment explication erronée de I’enjeu Lorraine-Augustana-Bauduin a-
t-elle pu s’imposer a I’historiographie au point de devenir la version «offi-
cielle»?

Nous allons retrouver Bauduin que nous avons laissé a2 Cologne. Pendant
son séjour dans cette ville (fin septembre — début octobre) Bauduin peut étudier
le programme de concorde esquissé par son ami Cassander dans I’opuscule Sur
le devoir de ’homme pieux™. Cassander a préféré garder 'anonymat pour ne
pas compromettre la cause dont le livret est le messager. Bien que Bauduin le
juge trop théorique et difficilement utilisable sur le plan pratique, il Pemporte
dans son voyage de retour dans I’espoir de le proposer aux débats des théolo-
giens réunis a Poissy. S’il arrive trop tard pour avoir la satisfaction d’assister 2
une discussion sur le De officio (le jeudi 9 octobre a été le dernier jour de débat
véritable), il y parvient juste a temps pour lire en primeur, avec effroi, la
Responsio qu’a fulminée Calvin ad versipellem guondam mediatorem™. Le
caméléon, le rusé moyenneur ’est Bauduin, qui a été pris, 2 tort, pour l'auteur
du De officio, dont il ne peut i cette occasion non plus révéler la paternité par
respect de la cause, selon le désir de Cassander.

Nous n’allons pas nous lancer dans le dédale de cette controverse, ni nous
plonger dans une nouvelle analyse du De officio que d’autres ont étudié®. 1l
nous faut, en revanche, attirer I'attention sur un aspect assez négligé, qui est
pourtant essentiel a notre discours: y a-t-il une relation entre le De officio ct la
Confessio Augustana?

Ce sont, a vrai dire, Calvin et Beze qui ont effectué ce rapprochement, et
entrainé dans leur sillage tous les historiens postérieurs. Car ils ont fait de
Bauduin le prototype du Moyenneur, le responsable de ce mélange confession-
nel horripilant, de cette contagion, de tout ce que les réformateurs détestaient.
Cela ressort nettement de la Réponse a un canteleux et rusé Moyenneur.

[G. Cassander,] De officio pii ac publicae tranquillitatis vere amantis viri, in hoc Religionis
dissidio. Reperies in hoc scripto, Lector, non solum expeditissimam controversiarum, quibus
misere adeo laborat hodie Ecclesia, componendarum rationem: sed etiam, quo pacto verae
pietatis atque concordiae Christianae ex animo studiosus, durante isto dissidio, optime se
gerere in quavis Republica possit ac debeat. Autoris nomen ideo non apponitur, ut Lectori
liberius ataequius iudicandi potestas permittatur, quae praciudicio personae non raro impediri
solet, s.l. [Basileae] 1561.

qui pacificandi specie rectum Evangelii cursum in Gallia abrumpere molitus est, s.1. [Genevae]
1561. Aussitét traduit: Response 4 un cauteleux et rusé moyenneur, qui souz couleur
d’appaiser les troubles touchant le faict de la Religion, a tenté tous les moyens d’empescher et
rompre le cours de I’Evangile par la France, s.1., 1561.

Voir en dernier, Richard Stanffer, Autour du Colloque de Poissy. Calvin et le De officio pii
viri, dans: Actes du Colloque Coligny, Paris 1974, 135-153.

35

36

Zwingliana XX, 1993 67




M. Turchetti

D. La Confessio Augustana et le De officio pii viri

Calvin accuse Bauduin aussi bien d’avoir prété la main a I'accueil de ’Angus-
tana, que d’avoir été I’auteur ou le co-auteur (ce n’est pas li la question) du De
officio. Ces deux imputations étaient-elles compatibles, ou I'une excluait-elle
’autre? Un rapprochement entre les deux textes ne peut s’envisager que dans
les grandes lignes.

a) I1s’agit de deux compositions formellement différentes quant a leur genre
et a leur structure: Pune est une confession de foi, qui se veut rigoureuse
dogmatiquement et précise dans ses formulations; I’autre, le De officio, est un
programme irénique — un compromis, d’une certaine fagon — qui doit glisser
sur les attitudes rigides et sur les formules figées, pour essayer d’atténuer les
différences dogmatiques et les réduire 2 un niveau d’entente possible.

b) Quanta leur contenu principal, ’Augustana est censée définir des articles
de doctrine, tout en accordant un relief secondaire a 'aspect du cérémonial et
de la liturgie. Dans le De officio, en revanche, les questions doctrinales sont
limitées a quelques principes de base se trouvant dans la tradition chrétienne
ancienne, et a quelques articles concernant les points fondamentaux de la foi;
et encore sans trop se compromettre par des définitions intransigeantes, afin de
réserver le premier plan de la discussion au rituel et au cérémonial.

c) Si nous abordons la comparaison d’un point de vue plus politique que
religieux, nous voyons augmenter la distance entre les deux ouvrages. L'on se
souvient qu’a Naumbourg bon nombre de princes luthériens avaient souhaité
introduire en France la Confession d’Augsbourg avec le dessein de réaliser dans
le royaume une paix religieuse sur le modele de celle d’Augsbourg, qui avait
effectivement pacifié I’Allemagne en 1555. Christophe de Wurtemberg — onl’a
vu — était convaincu que 1’on aurait pu appliquer au royaume la solution qui
avait réussi dans empire. Il en était tellement persuadé que, méme apres le
Colloque de Poissy, il persévérera dans I'idée qu’une nouvelle conférence entre
sages (sur la base d’«une certaine confession comme est la confession d’Au-
guste, ou autre semblable 2 icelle») pourrait apporter «quelque bon fruict», de
maniére que «les Eglises seroient mises en tel estat comme elles sont de présent
en Allemagne, affin que ung chascun puisse auprés de I’aultre vivre en bonne
paix et union»”.

Cette réflexion de Christophe était surprenante méme pour son époque,
tant par la naiveté du jugement, que par le manque de sens historique. Lorsque
le duc parle de «bonne paix et union», il songe a I'aspect politique d’une
réconciliation religieuse sur le plan civil. Ce qui était bien différent du pro-
gramme du De officio, qui visait avant tout la réunification religieuse. A la
plupart des contemporains — et non seulement — semblait échapper le caractere

37 Christophe A Antoine, Stuttgart, 27 février 1562, dans BSHPF 24, 1875, 122.

68 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

singulier de la paix d’ Augsbourg relatif 2 la concorde aussi bien qu’a la tolérance
(ce régime instauré dans empire est presque immanquablement cité comme
modele par tous les partisans de la tolérance religieuse au XVI* siecle). On
oubliait d’observer que cette paix avait plutdt légitimé la diversité de religion
dans Pempire sous la forme du territorialisme, et non sous la forme de Ia
tolérance ni de la concorde-réunification. Autrement dit, 3 ’exception de
quelques villes d’empire, chaque principauté demeurait intolérante, car Pon
avait le droit d’expulser les sujets qui professaient une confession différente de
la confession du prince. En effet, une religion coexistait 3 ¢6té de Iautre,
cependant chacune n’était légale que dans sa propre principauté: «affin que ung
chascun puisse aupres de autre vivre en bonne paix et union», comme le dit
Christophe. Mais sans qu’une religion tolérit I'autre a l'intérieur de chaque
principauté, ni que 'on s’effor¢it de revenir a I'unité confessionnelle; pas de
tolérance, donc, ni de concorde religieuse entre luthériens et catholiques.

Etsi Christophe pensait organiser les deux religions en France «comme elles
sont de present en Allemagne», ¢’est qu’il oubliait que la France n’était pas une
mosaique de principautés, comme I’empire, mais un royaume déja relativement
unifié. Imaginer que la solution adoptée en Allemagne piit étre appliquée en
France, et ce dans le domaine religieux - le plus important i cette époque et le
plus vital pour "unité nationale — était un non sens, et provenait d’une mécon-
naissance de la situation frangaise. En comparaison, on apprécie le sens histo-
rique de Calvin, lorsqu’il explique au comte d’Erbach que la Confession
d’Augsbourg est irrecevable en France.

Quant au De officio, si I'on veut A tout prix y découvrir une allusion i la
situation religieuse allemande, on peut 'y déceler (entre les lignes) une référence
alInterim d’Augsbourg de 1548 — ce que firent en effet Calvin et Beze® —, mais
assurément pas 4 la paix d’Augsbourg a laquelle Christophe pensait.

Lintention de Cassander était radicalement différente. L’auteur du De
officio excluait absolument un arrangement politique de la question religieuse.
Vers la fin de son livre, il dénonce ceux qui prétendent adapter la religion aux
besoins de la politique («tanquam Lesbiam regulam»). Toute réforme doit
partir des normes de la religion: «Sans la correction des abus et sans 'instaura-
tion des lois divines, il n’est pas possible de constituer entre les chrétiens une
paix et une concorde qui soient vraies, solides et durables»*. Ni Cassander ni
les autres Moyenneurs n’auraient pu souhaiter A la France une pacification
civile et politique aux dépens de la division religicuse du royaume.

d) D’ailleurs, un regard sur Phistoire de I’Augustana montrait — et tous les
protestants en convenaient — que cette confession de foi, congue pour réunir
les luthériens, n’avait engendré que disputes, divisions, sectarismes entre ceux
Calvin, Response 2 un Moyenneur, dans Recueil des Opuscules, c’est 3 dire, Petits traictez de

M. Iean Calvin, Genéve 1566, p. 1903; Béze, Responsio ad Balduini ... convicia, éd. 1565, p- 49.

»  Cassander, De officio, Cassandri opera, Parisiis 1616, 796.

Zwingliana XX, 1993 69




M. Turchetti

qui la professaient. En somme, elle s’était révélée une via discordiae et cela
venait d’étre confirmé — on I’a constaté — 2 la réunion des princes de Naum-
bourg.

Toute autre était orientation du De officio, la via concordiae par excellence
(la via regia, selon I'expression de Georg Witzel), qui dans son projet de
«réforme nécessaire» 4 I'intérieur de 'Eglise traditionnelle faisait appel a des
facteurs d’unification tels que le Symbole des Apdtres, les institutions de ’Eglise
des quatre ou cing premiers siécles, et surtout aux «fondements» de la foi, sur
lesquels et protestants et catholiques concordaient ou auraient pu s’accorder
moyennant quelques concessions réciproques.

e) Eloignons notre point d’observation et considérons ces deux ouvrages en
général. Nous constatons aisément qu’ils sont les résultats de deux traditions
spirituelles aussi différentes I'une de I'autre que possible. L'une est celle des
réformateurs, Luther, Mélanchthon, etc., qui se sont écartés de ’Eglise tradi-
tionnelle a cause de ses erreurs dans la doctrine et de ses abus dans la discipline.
Lautre est celle de ’«irénisme patristique» (selon la formule judicieuse de
Pontien Polman), dans le sillage d’Erasme, Witzel etc., qui continue d’ceuvrer
pour une réforme «nécessaire» de ces erreurs et de ces abus, mais 4 'intérieur
de P'Eglise traditionnelle. Nous reviendrons, lors de la conclusion, sur la
différence entre ces deux traditions.

f) Une derniére considération, simple et décisive: on ne retrouve aucune
allusion 2 la Confession d’Augsbourg dans Le devoir de 'homme pieux. Clest
une donnée matérielle, concreéte, qui en dit long sur la distance spirituelle qui
sépare ces deux ceuvres. Admettons, cependant, que I'on puisse soulever un
dernier doute, 2 la limite, en jugeant cette donnée trop extérieure, extrinséque.
Alors faisons-nous ’avocat du diable et supposons qu’il s’agisse 1a d’une
omission stratégique: 'auteur du De officio aurait dissimulé & I'extréme son
appui a PAugustana. Ce serait une cause perdue d’avance. Ce méme silence,
cette méme absence deviennent des preuves éloquentes lorsqu’on prend la
peine d’examiner les centaines de pages que ces disputes ont occasionnées. Ni
dans la longue réplique de Cassander aux attaques de Calvin, ni dans la
correspondance privée de Cassander et Bauduin, il n’est jamais question de la
Confessio Augustana. Et Bauduin, quant a lui, aurait di en parler, 5’1l s’en était
effectivement mélé, a en croire les historiens. A vrai dire, la confession luthé-
rienne n’intéressait ni Bauduin ni Cassander, ni les autres Moyenneurs, pas plus
que n’importe quelle confession contemporaine, y compris la Gallica. A pré-
sent, nous en savons la raison: la concorde prénée par les Moyenneurs se basait
sur le Symbole des Apéires et sur les autres textes doctrinaux légués par
I'antiquité chrétienne. C’est ce genre de documents et de manuscrits que
Bauduin est allé chercher en Allemagne. Et puisqu’il n’est pas satisfait de sa
récolte, il s’en plaint & Cassander, car il doit retourner en France sans avoir
accompli, sur ce point, la mission que lui a confiée le roi de Navarre®.

70 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

Apres ce détour nous sommes & méme de confirmer que Bauduin est
absolument étranger 2 la stratégie du cardinal de Lorraine touchant ’Augus-
tana a Poissy. Aux raisons de fait, raisons matérielles (circonstances, conjonctu-
res, chronologie, déplacements, détails, etc.) analysées dans notre point C, nous
incorporons maintenant les raisons de droit (attitudes religieuses, textes doc-
trinaux, programmes politiques, conceptions de la concorde, histoire des idées,
etc.) ou raisons de fond: ceux qui ont attribué A Bauduin une complicité avec
les subterfuges «augustoconfessionnistes» du cardinal, se sont trompés.

Une premiére conclusion: Calvin a 'origine d’une légende

Voici donc un point éclairci: les Moyenneurs n’ont pas cherché a imposer la
Confession d’Augsbourg. Ceux qui ont prétendu ont repris une légende. Mais
d’oli vient cette légende? Elle provient de Calvin. A Geneéve, vers la mi-sep-
tembre 1561, Calvin est en train de rédiger son implacable Réponse a un
Moyenneur. Il a eu connaissance le 22 juillet, par le pasteur parisien Antoine
de La Roche Chandieu, «des lettres du Duc de Witemberg au Roy de Navarre
pour mettre en France la confession d’Augsbourg; qui sont les menées du
Cardinal de Lorraine par le moyen d’un Balduin que cognoissez»*'. La nouvelle
n’était vraie qu’en ce qui concernait le duc, mais non au regard de Bauduin.
Calvin se soucie peu de vérifier ce détail, pressé qu’il est de parer i ces «menés»
qui risquaient de barrer la voie a la Confession des Eglises de France. 1l alerte
'amiral de Coligny par I'intermédiaire du pasteur Jean-Raymond Merlin, qui
le console le 25 aofit: «s’il [Bauduin] fait le sot, on le rembarrera»®. A fin aofit,
Calvin décide de prévenir également le roi de Navarre contre les initiatives
dangereuses du duc de Wurtemberg. Quant 2 Bauduin, malgré les incertitudes
qu’il a sur sa conduite, Calvin croit bon de mettre Antoine sur ses gardes: «Il
y a un autre rustre aposte qui se nomme Baudouin, qui a desia esté trois ou
quatre fois apostat de Jesus Christ, et possible toutesfois se sera insinué
tellement vers vous, Sire, que vous en seriez trompé, si vous n’en estiez averti»*.
Notons dans ce «possible toutesfois» I'incertitude de Calvin qui, a toutes fins
utiles, avertit quand méme le roi de Navarre. Dans la méme phrase, le jugement
sur Bauduin s’aggrave du grief d’apostasie multiple, qui provient de ce qu’on
le soupgonne d’avoir part a Pintroduction de ’Augustana en France selon le

plan du duc de Wurtemberg et du cardinal de Lorraine (qui est le seul motif de

0 Bauduin a Cassander et 2 Cornelius Wouters, Cologne, 23 septembre 1561, p. p. Michael Erbe,

F. Bauduin und G. Cassander. Dokumente einer Humanistenfreundschaft, dans: Bibliotheque
d’humanisme et renaissance 40, 1979, 549s.; Erbe a le mérite d’avoir «découvert» cette lettre
trés importante.

1 Calvini opera, 18.569s.; lettre nr. 3452.

42 Ibid., 646; lettre nr. 3492.

3 Ibid., 660; nr. 3502.

Zwingliana XX, 1993 71




M. Turchetti

Palerte donnée au roi de Navarre). Or, vers la mi-septembre, Calvin étudie le
De officio pii virt, dont il prépare sur-le-champ la réplique. Il doit s’apercevoir
a ce moment que 'Augustana n’y est pour rien. Cependant il ignore le vrai but
du voyage de Bauduin en Allemagne, voyage qu’il continue 2 associer, sans
renseignements précis, aux «menées» du cardinal. Les rumeurs sur Bauduin se
multiplient, et les incertitudes sur ses agissements grandissent. On le croit
proche de Lorraine, qui «n’a que I’ Augustana 3 la bouche»* et qui, il fallait s’y
attendre, ne tardera pas a engager, le 24 de ce molis, la confession luthérienne
dans les discussions de Poissy. De surcroit, on attribue 2 la plume de Bauduin
le discours grandiloquent que le cardinal a prononcé le 16 septembre au
colloque®. Pour ceux qui connaissent bien Bauduin, comme son ami Cassan-
der®, il ne s’agit que de cancans sans aucun fondement. Mais pour quelqu’un
qui craint ce oui-dire et qui, de plus, est tourmenté par ’angoisse, sinon par la
haine, comme c’est alors le cas de Calvin dans cette conjoncture particuliere,
ces bruits éparpillés semblent bien constituer les maillons d’une chaine d’intri-
gues, laquelle, pour étre confuse, fragmentaire et contradictoire, n’en est pas
moins dangereuse. Néanmoins, attribuer 3 Bauduin un penchant pour le
luthéranisme rendait moins compréhensible son attitude religieuse. D’apres
une réflexion tant soit peu sommaire, qui ne dut pas faire défaut 2 un esprit
d’une logique incomparable comme celui de Calvin, une adhésion quelconque
a’Augustana aurait impliqué un assentiment 2 la consubstantiation. Or, il était
impensable d’attribuer un tel assentiment 4 Bauduin, qui avait réprouvé cette
doctrine luthérienne encore récemment, lorsqu’a Heidelberg il s’était fait taxer
de zwinglianisme”, avec son ami Pierre Boquin, en tant que contraire a la
Présence réelle dans Ieucharistie. Bauduin avait affiché la méme attitude dans
la récente dispute de Calvin contre Joachim Westphal, quand il avait défendu
la position doctrinale de son maitre®. Ce comportement s’accordait, par con-
séquent, tres mal avec les rumeurs qui faisaient de lui un suppét de I’ Augustana.
A plus forte raison Calvin demeure-t-il quelque peu désemparé, car apres la

* Beze i Calvin, St-Germain, 30 aofit 1561, Corr. Beze, 3.144.

# Joachim Hopper & un ami, 29 nov. 1561, Calvini opera, 19.144: «F. Balduinum in Gallia esse
in familia Cardinalis Lotharingi iam credo audivisti. Fertur etiam autor orationis quam contra
Bezam Cardinalis habuit, satis meo judicio luculentam...»

Cassander 2 Heinrich Baers, Cologne, 21 déc. 1561, Cassandri op., 1161s. Voir ci-dessous,
point G.

Wolfgang von Zweibriicken 3 I'électeur Frédéric du Palatinat, Neuburg, 21 juin 1561, Briefe
Friedrichs, 1.140: «<zwinglische Opinion».

“Baudouin’s eucharistic doctrine was still Calvinist, and he had supported Calvin in a
controversy with Westphalus quite recently”, nous dit Evennett, Lorraine, 326 et n. 3, qui juge
une “gratuitous assumption” Pattribution a Bauduin de la harangue prononcée par le cardinal
le 16 septembre, 3 cause des nuances luthériennes de ce texte, qui auraient répugné i la position
calviniste de son prétendu auteur. Malgré cette déduction exacte, Evennett n’en tire pas les
conséquences lorsque dans son récit il présente un Bauduin assez attaché i la Confession
d’Augsbourg.

46

47

48

72 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

lecture du De officio, qu’il attribue sans hésitation 2 Bauduin, il a dd constater
qu’il n’y est pas question de consubstantiation ni de transsubstantiation, ni, a
vrai dire, de Présence symbolique et spirituelle, selon la doctrine réformée.
Dans le texte on lit que 'eucharistie est le noyau de toutes les controverses
théologiques; mais la discussion sur le sujet y est habilement esquivée. Ce qui
est un signe évident que ’auteur ne veut pas se compromettre par des déclara-
tions qui pourraient le situer dans un parti déterminé.

Comme on le voi, il faut essayer de se placer — dans la mesure du possi-
ble - au point de vue de Calvin. Quoi qu’il ait pu observer un certain nombre
de contradictions dans les renseignements qu’il a regus et dans les bruits qui
circulent, et que par la lecture du De officio il ne retrouve pas la connotation
luthérienne attribuée 3 Bauduin, Calvin vit une situation si dramatique que son
intérét prédominant se place ailleurs que dans la vérification de ces données
confuses. Ses préoccupations vitales sont polarisées — on I'a vu — vers la
ratification officielle de la Confessio Gallica, que Beze vient de consigner entre
les mains du roi de France,  Poissy. Tout semble bien s’acheminer vers le succes
de ’Evangile, malgré les pieges tendus ici et la. Il s’en soucie énormément,
d’autant que les renseignements qu’il regoit, de la part de Beze surtout, ne le
soulagent pas entierement. Un certain flou subsiste, comme le témoigne le
pasteur Pierre Viret, lui aussi trés inquiet au sujet de ce qui se passe «a la Cour
et au Colloque de Poissy»: on n’a que rarement des nouvelles, et le peu qu’on
en sait n’est pas trés certain”. Attendu aussi que I’éloignement du théitre des
opérations aggrave ses anxiétés, Calvin espere, par ses lettres a Navarre, a Beze,
maintenant (24 septembre) a Coligny et bientdt (30 septembre) au comte
Ebrard d’Erbach, chancelier du Palatin, parer aux menaces du c6té du Wur-
tembergeois alléché par ce «malin» de Lorraine®. De plus, Calvin se trouve
maintenant en face d’un autre ennemi, un autre stratege dissimulé, qui essaye
de son cdté, par des moyens perfides, de «<rompre le cours de PEvangile par la
France»’'. Bref, Calvin se devait,  cette heure précise, de prendre les mesures
les plus urgentes et les plus efficaces pour rembarrer initiative néfaste de
Iauteur supposé du De officio pii viri. Aussi congoit-il sa Réponse en théologien
et non en historien. C’est de 12 que vient ’antinomie (ou la dichotomie) entre,
d’une part, cette manire de voir la question (que nous disons mal posée),
obéissant aux impératifs du réformateur responsable; et, d’autre part, la re-
construction (que nous essayons de faire) de cette affaire, reposant sur les
principes de la recherche historique. Calvin s’avise, par dessus tout, de défendre
la «vérité évangélique», et ne se soucie que secondairement de la «véridicité

9 Viret a Calvin, Nimes, 20 oct. 1561, Calvini opera, 19.61. Ce qui était vrai pour le 20 octobre,
I’était d’autant plus pour le mois précédent.

% «Ayn schalk», selon Frédéric a Christophe, Heidelberg, 12 juillet 1561, Briefe Friedrichs,
1.188. Les lettres de Calvin dans ses ceuvres, 18.659s., 732s. (nr. 3530), 550s. (nr. 3538).

3t Voir le titre complet, ci-dessus n. 35.

Zwinghana XX, 1993 73




M. Turchetti

historiographique». 1l est trop engagé dans son ceuvre de Réforme pour s’y
prendre autrement, et pour analyser soigneusement les contradictions et pour
étudier a fond les attitudes apparemment 1ncongrues de son disciple Bauduin.

Ce genre de confusion, qui n’était qu'un reflet particulier de la confusion
générale, constitua la mati¢re de base que Calvin traita et développa dans sa
Réponse au De officio. Au fait, qu’est-ce que I'essence du Moyenneur, sinon la
confusion? Calvin en avait vaguement esquissé les caractéristiques en 1549,
dans son écrit contre I'Interim d’ Augsbourg, lorsqu’il avait attaqué les irénistes
de souche érasmienne et les modérés adiaphoristes proches de Mélanchthon.
Les «bons Moyenneurs», toujours au pluriel, sont ceux qui proposent de
«reduire la Chrestienté en paix et concorde», mais qui «meslent la verité de
Dieu avec les resveries des hommes»™. Apres 1561, les Moyenneurs sont des
«brouillons», «ni chair ni poisson», ils sont des «ennemis domestiques» qui
cherchent a forger «quelque Evangile & demi», «un meslinge  leur fantasie»®.
Or, C’est justement en 1561, dans cette Réponse, que 'image du Moyenneur,
toujours au singulier, a été formulée dans ses traits essentiels et définitifs. Elle
en est d’autant plus précise maintenant que son auteur est en train de suivre
un modele réel, qui correspond a I'idée qu’il s’est faite de Bauduin. Celui-ci
«a donc esté bien aise d’employer I'occasion qu’il s’est presentée de troubler,
afin de rompre le dessein des fideles; pource qu’il n’y a moyen plus court
d’empescher les choses qui commencent desia a estre en bon train, que de faire
lever un brouillard qui obscurcisse la lumiere»*. Troubler, brouiller, obscurcir
la lumiere, méler les religions. De ligne en ligne, les métaphores de la confusion
se combinent avec I'indéterminisme religieus, se coordonnent avec le nicodé-
misme, se multiplient avec la versatilité, se diversifient et finissent par donner
la forme accomplie 4 un &tre répugnant que la nature a doué de la faculté de
changer de couleur suivant les lieux et les circonstances, afin de se camoufler,
de se dissimuler parfaitement: c’est le wersipellis, le caméléon. L’on ne se
demande pas pourquoi il change de couleur; cela est implicite dans sa nature.
De méme pour ’homme versatile en religion, I’on ne s’interroge plus sur ses
mutations, vraies ou supposées qu’importe: il est versatile de par sa nature, et
sa nature s explique de par sa versatilité.

Désormais, la description de Bauduin était dépassée par la création du
Moyenneur. Le personnage avait supplanté la personne. Enfin, la versatilité
s’était faite chair. Elle vivait, de par sa nature, une vie autonome; tout comme
une nouvelle création vit indépendamment de son modele. Calvin ne sera pas
le seul 4 glisser sur cette pente. Bientot Béze perfectionnera la description de

** Calvin, Interim adultero Germanum, cuiadiecta est Vera Christianae pacificationis et ecclesiae

reformandae ratio, trad. fr. dans ses Opuscules, op. cit., p. 1042s.
Calvin, Sermon 8¢ sur 'Epistre aux Galates (1563), 11, 3-5, Calvini op., 50.363s.
Calvin, Response & un Moyenneur rusé, dans Opuscules, p. 1887s.

53
54

74 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’ Augsbourg

cette effroyable bigarrure des mceurs religieuses (ou, plutdt, irreligieuses) du
nouvel Ecebolius, tandis que Hotman s’évertuera a décrire les six ou sept
métamorphoses religieuses du Vertumnus. Une cohorte d’historiens aurait
suivi, pour les sizcles 3 venir, cette tradition qui pour étre savoureuse ne laissait
pas d’étre embrouillée. Cependant, si Calvin avait rendu un service apprémabl.e
aux théologiens intransigeants des diverses confessions, y compris !a catboh—
que, et A tous ceux qui se riaient d’une concorde avilie et défigurée, il avait, en
méme temps, fourvoyé les historiens qui se sont contentés de ses explications
historiquement mal fondées.

Calvin avait donc décrit le Moyenneur avec force détails tirés de ses
inductions, de ses préoccupations, de ses besoins, pour le fagonner tel qu’il
voulait qu’il fit. Mais de la sorte, page aprés page, Bauduin avait fini par devenir
indistinct. Vainement celui-ci s’est efforcé, pendant des années, d’expliquer les
malentendus le concernant, par des centaines de pages désolantes et souvent
enchevétrées. Les lecteurs pressés n’y retrouveront que les convulsions déses-
pérées de la proie coupable qui s’enveloppe dans la toile d’araignée. Nous
abandonnons Bauduin 2 ses vicissitudes, dont la suite se développe en dehors
de notre sujet, encore que ses écrits polémiques demeurent un repére incon-
tournable pour compléter et équilibrer dialectiquement les récits huguenots
correspondants. Retenons ceci: 'importance que nous attribuons icia Bauduin,
quoique personnage secondaire et marginal, lui est due parce qu’il fut au centre
de I'imbroglio portant sur ' Augustana et le De officio au Colloque de Poissy.
Par ailleurs, cette importance lui fut reconnue par Calvin lui-méme, qui n’hésita
pas 2 lui livrer bataille en usant de I'armement le plus lourd, parce que l.e
Moyenneur était effectivement le représentant de tout le mouvement de la via
media. Si tel fut le but principal de ses attaques, Calvin en avait un autre,
accessoire, oblique. Par le biais de Bauduin, il voulait aussi flétrir 'indolence
duroi de Navarre («et volui testudinis socordiam oblique ulcisci»*), qui depuis
des mois, voire des années, n’avait pas encore entrepris (et pour cause) I'action
décisive qui lui incombait comme chef politique présumé du parti huguenot.

E. La constante et la variable dans le projet de concorde
du cardinal de Lorraine

De méme que Calvin faisait endosser 3 Bauduin la responsabilité de Pindolence
d’Antoine de Bourbon, de méme il faisait du Moyenneur le bouc émissaire des
intrigues («mala consilia») de Charles de Guise, cardinal de Lorraine, touchant

55 Calvin & Beze, Geneve, 17 oct. 1561, Corr. Beéze, 3.174: «Excuditur brevis ad Balduinum
responsio, quam proxima hebdomade accipies. Solatium luctus mei parum suave hoc fuit,
scelestam tamen nebulonis audaciam refelli necesse fuit. Et volui testudinis socordiam oblique
ulcisci».

Zwingliana XX, 1993 75




M. Turchetti

la Confession d’Augsbourg. Car quelle fut la conduite du cardinal 2 Poissy? Les
historiens ont beaucoup creusé cette question, et cependant leurs doutes au
sujet de la «sincérité» du cardinal ne sont pas dissipés. Pourquoi? A mon avis
parce qu’on n’a pas posé la question conformément a la conception que le
cardinal se faisait de la concorde. Pourtant, cette conception fut constante, chez
lui, alors que ses attitudes ont été multiples, variables, inquiétantes mémes.
Pour la comprendre, ce que nous venons de dire du programme de concorde
de la Confession d’Augsbourg et de celui, tellement différent, du De officio, ne
sera pas inutile,

Et pourtant, paradoxalement, le cardinal de Lorraine a participé a ces deux
projets, non simultanément, mais d’abord 2 'un puis i autre. Ce fut I le coup
de théitre du 24 septembre. Mais avant de parler de ce changement, tichons de
préciser ’élément constant. Cest dans le Memorandum ou «Rathschlag in
Religionssachen» que I'on trouvera de quoi comprendre I'idée qu’il se faisait
de la concorde. Composé a I'intention des princes allemands, ce texte fut rédigé
autour des mois de juin et juillet 1561, a Paide de ses deux collaborateurs les
plus étroits & ce moment, Claude d’Espence et Bauduin. Le discours est centré
sur la concorde («nihil certius est, quam concordiam, de qua mihi sermo est»)
dans le sens de réunification religieuse, qui est la condition fonciere du bien-étre
de Etat et de I’Eglise. «Une seule est la vraie religion», affirme Pauteur, et cela
est si indéniable «que I’on ne doit en admettre ni tolérer (ferendam aut tolle-
randam) aucune autre»®. Il s’agit bien de concorde et non de tolérance, d’unité
et non de pluralisme confessionnel. Unité qui dans tout ce texte n’est autre que
«catholique», ainsi que le témoignent I’écriture et Lhistoire ecclésiastique
ancienne. Unité dont il rappelle péremptoirement 'importance primordiale
aux luthériens aussi bien qu’aux réformés. Quant 3 la doctrine, le cardinal
touche a la Présence réélle en affirmant qu’elle est sans doute la cause principale
(«praecipua causa») des dissensions religieuses. Cependant, I’auteur évite soi-
gneusement de s’engager dans une discussion a ce propos”, selon la tactique
commune aux partisans de la via media, que nous connaissons. Le cardinal suit
encore le conseil des Moyenneurs, lorsqu’il déclare, au sujet de Peucharistie,
entrevoir réellement une possibilité d’accord entre les diverses confessions
chrétiennes. Il considere le Symbole des Apétres comme le texte doctrinal qui
contient les articles fondamentaux de la foi, que tous approuvent et professent
al’heureactuelle. Aussile Symbole des Apétres représente-t-il le vrai commen-

Guisius Cardinalis (Charles, cardinal de Lorraine), Rathschlag in Religionssachen [post
12. Tuni en ante 20. Iulii 1561], dans Concilium Tridentinum, t. XIIL, pars altera, vol. prius,
ed. V. Schweitzer, H. Jedin, Freiburg 1938, 464s.; connu aussi sous le nom de Consilium ou
Memorandum,.

Evennett, Lorraine, 272s., ne semble pas saisir cette tactique, ot il croit détecter dans ce passage
un “fictitious” et “artificial” “suspension of judgement”, pour s’interroger méme si “the
document here represent the Cardinal’s genuine opinions”.

57

76 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

cement de fa concorde chrétienne («non parvum initium ad christianam recon-
ciliationem>»).

Ces quelques points du Memorandum suffisent a montrer que le cardinal
de Lorraine partageaita cette époque la théorie des Moyenneurs sur la concorde
religieuse par une réforme des abus a I'intérieur de PEglise traditionnelle. Aussi
auteur n’a-t-il pas 'intention de recourir a aucune des confessions protestan-
tes, pas méme 2 la Confessio Augustana, comme base des discussions théologi-
ques, mais seulement au texte doctrinal, le Symbole des Apétres, que les auteurs
ecclésiastiques anciens ont reconnu et recommandé. Nous retrouvons la les
données fondamentales qui rapprochent le Memorandum du De officio pii viri.
Par ailleurs, il est remarquable que les rédacteurs respectifs de ces deux pro-
grammes de concorde si semblables, aient congu et exposé leurs idées presque
en méme temps, en des lieux tres éloignés, tout en ignorant leurs travaux
respectifs. Cette indépendance d’élaboration (médiatisée peut-étre par Bau-
duin, mais de loin) porte a croire que les sources de la théorie de la concorde
remontaient 4 une tradition commune, plus reculée dans le temps.

Toujours est-il que le Consilium du cardinal, tout comme le De officio,
n’impliquaient pas I’Augustana dans leur dessein de réconciliation, bati sur les
fondements de I’Eglise ancienne. Telle est la position théologique dont Lor-
raine fait état au cours de son entretien avec Bauduin, le 5 juin 1561. Le cardinal
lui déclare, entre autres, qu’il est prét de s’engager a accommoder la controverse
actuelle suivant deux lignes directrices: s’en remettre au jugement de 'Eglise
primitive ou des Peres des premiers cinq siécles; renoncer a la tradition des
siecles suivants™, Puisqu’il s’accorde pleinement avec cette vision des choses,
Bauduin a jugé son «colloquium» avec le cardinal «amplum et eruditionis ac
prudentiae plenum».

Par la suite, le cardinal maintient officiellement cette position jusqu’a son
allocution du 16 septembre, encore qu’il ait souvent fait allusion  la Confession
d’Aungsbourg pendant ses entretiens particuliers avec Beéze, Pierre Martyr
Vermigli, la reine mére, L'Hospital, le roi de Navarre, etc. Dans sa harangue du
16, les historiens ont donné trop d’importance A la mention passagére de
% «Inter caetera dicebat [Card. Lotharingius] se libenter compromittere hanc controversiam

arbitro Ecclesiae priscae, seu patrum quingentorum Christo annorum, reliquis qui insecuti

sunt annis haud gravatim renunciaturum», Cassander 3 Ximenes, mi-octobre 1561, Cass. op.,
1130s.; d’apres le rapport que lui en avait fait Bauduin: «... ipso die Sacramenti [5 juin] sub
vesperam a Regina, et Rege [Navarrae] ad Cardinalem Lotharingum missus fuit [Balduinus],
ut civili modestoque colloquio sententiam de his religionis controversiis expiscaretur ... Hanc
autem collationem sua manu descriptam ipse Franciscus Balduinus mihi tradidit, unde ea, quae

habes, descripta ad verbum sunt», Cassander a H. Baers, 21 nov. 1561, ibid., 1162.

»  Selon les mots de Cassander 2 Ximenes, lettre citée ci-dessus. Quant au témoignage de Bauduin
lui-méme, certes teinté de polémique, il est important quand méme pour nous attester I'affinité
de ses vues avec celles du cardinal: «Colloquium de religionis qaestionibus controversiis fui,

quod Deo teste, dico et affirmo religiosius fuisse, quam ullum fuerit unquam, quod tecum
[Calvinum] aliquando habuerim»; Balduinus, Responsio altera ad Calvinum, Parisiis 1562, 38.

Zwingliana XX, 1993 77




M. Turchetti

UAugustana, parce qu’ils ont interprété cette page 2 la lumiere du discours que
le cardinal tiendra le 24 septembre. Mais I’allusion en question, celle du 16, n’est
pas du tout a entendre comme une invitation 2 souscrire la confession luthé-
rienne; celle-ci est citée en passant, dans un contexte rhétorique, comme d’une
confession particuliere parmi d’autres, dont les novateurs sont friands, eux qui
préferent celles-ci au lieu de la confession universelle «catholique». Voici la
tournure de la phrase: '

«... a tout le moins de ce different ne refusés ’Eglise Greque pour juge,

si tant vous abhorrés la Latine, c’est a dire la Romaine, recourant 3 une

particuliere, puisque 'universelle vous desplaist. Que diray-je Greque?

Croyés en la Confession Augustane, et les Eglises qui ’on receue. De

toutes Incontinent vous vous trouverés convaincus. .. ».

C’est I'un des cas, et non des moindres, ot I’élan oratoire du cardinal
Pemporte sur la clarté et la simplicité de ses dires, pour laisser 'auditoire
désemparé, et les historiens perplexes. Il faut plutét saisir le sens véritable de
ce discours dans la cohérence de sa pensée par rapport au Memorandum et, si
Pon veut, 4 entretien dont parle Bauduin. Le cardinal continue  penser i la
concorde qu’il croit possible si les interlocuteurs sont disposés a envisager une
réforme a I'aide de la tradition des premiers cing siecles. Ecoutons-le:

«Parleray-je des cinq cens ans les derniers, ou des cinq autres, jusques a

mille? — s’interroge rhétoriquement, presque ironiquement, ’orateur —.

C’est toutesfois un grand nombre d’ans, et bien pour prescrire contre

un novateur. Mais vous desirés autre chose. Parlons donc, si la vous

voulés vous arrester, des premiers cinq censans. .. de ces plus purs, dis-je,

et saincts temps, faisons tous un Concile, ol les escrits de tous nos

Evesques, docteurs, et pasteurs soient veus ... car nous les trouverons

tous d’accord ... Et au cinquiesme, venons jusques a S. Gregoire, et

encores, si vous voulés, appellons Damascene, et long temps apres

S. Bernard. Ceux-1a seront juges de nos differens, non suspects»*',

Eloquence mise 4 part (que de nuances rhétoriques susceptibles d’insinuer
des équivoques!), le cardinal de Lorraine partage pleinement I'opinion des
«moderati et pacificatores» (comme les Moyenneurs se définissent eux-mé-
mes). A ce moment, il est encore le représentant des prélats de France ou, 3 tout
le moins, d’une bonne partie du clergé, etil parle en leur nom («de notre part»,
dira d’Espence).

Cest sculement le 24 septembre que cette constante dans la pensée du
cardinal subit une déviation qui déplace sa position officielle, lorsqu’il propose

ou ordonne a Beéze de signer une partie de la Confession d’Angsbourg: «sub-
*  Harangue du cardinal de Lorraine du 16 septembre 1561, dans Histoire ecclésiastique des
Eglises réformées au Royaume de France, éd. nouv. par G. Baum, Ed. Cunitz, R. Reuss, 3 vol.,
Paris 1883-1889 (par la suite: Hist. ecclés.), 1.550.

o Tbid., 1.541s.

78 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

scribite — dit le cardinal, selon le récit de Beze —alioqui colloqui non possumus
nec tamen postulo ut omnia comprobetis»®, C’est 13 le point critique du
Colloque, sur lequel on a, depuis toujours, attiré I’attention.

Sur les motifs de cette correction de route, un chroniqueur nous éclaire: si
auparavant (prima) le cardinal avait espéré pouvoir atteindre «quelque bonne
et sainte union», a I’heure actuelle (hora) il considérait que les réformés
s’éloignaient de plus en plus de cette ceuvre sainte”. De gré ou de force, par
cette nouvelle proposition, il veut fléchir I'intransigeance des huguenots. Quoi-
qu’il modifie sa tactique, le but est toujours le méme. Aussi pouvons-nous
préciser d’emblée que le cardinal, en proposant ’Augustana dans les débats
théologiques, ne faisait qu’insérer une variante dans son programme de con-
corde, par ailleurs constant depuis le printemps: ramener les fourvoyés a 'unité
«catholique» («Denique revocavit nos ad gremium sanctae sedis»; ainsi avait-il
conclu son discours du 16 septembre)*.

Nous savons qu’il s’agissait de signer ’article dix concernant la Présence
dans Peucharistie. Dans quelle version? Cela est moins aisé 3 définir. Etait-ce
le texte de la Wirtembergica avec ses nuances élaborées par le détesté Brenz?®
C’est probable, car Christophe venait d’en envoyer une copie au duc Frangois
de Guise, qui sans doute I’avait transmise a son frére®. Ou alors s’agissait-il de
la version souscrite 3 Naumbourg en février, ou plus récemment a Lunebourg
en ao(it?” Ou, plus simplement, le cardinal disposait-il d’une édition ancienne
de linvariata ou de la variata?®

2 Beze a Calvin, St-Germain, 27 sept. 1561, Corr. Beze, 3.162.

% «Diario dell’assemblea de’ vescovi a Poissy» (cité ci-dessus 2 la n. 1; ensuite, «Diario»), 134.

¢ Beze a Calvin, St-Germain, 17 sept. 1561, Corr. Béze, 1.156.

% Comme le dit I'Hist. ecclés., 1.587 («le cayer que le Cardinal avoit tiré de son sein se trouva
n’estre aucunement authentique mais seulement une copie d’une confession generale des
prescheurs du duché de Wirtemberg, faite de I’an 1559»; mais nous savons que Christophe
avait envoyé a Frangois de Guise sa version de 1552, cf. notes suivantes) et les éditeurs des
Calvini opera le croient (déjaJ. W. Baum, Th. Beza, 2 Bde., Leipzig 1843 -1851, Anlage, 1852,
76) et ceux de la Correspondance de Beéze, 3.169, car celui-ci précise: «Deinde pauca quaedam
plane Brentiana recitavit» (cetavis de Béze est confirmé par Languet 3 Mordeisen, Paris, 9 oct.:
«Cardinalis Lotharingius proposuit Martyri, Bezae et aliis truncatum articulum de Coena ex
Confessione Augustana [quamvis tamen Beza mihi dixerit, potius desumptum ex Confessione
Brentii»]). Mais dans son récit, Beze venait d’écrire: «tandem aliquot chartas proferens, ecce,
inquit (cardinalis), quae recens accepi ex Germania, partim a Palatino, partim ab alio Principe,
quibus subscripserunt 42 Ministri, tibi ipsi, Beza, non ignoti»; ce qui ferait plutét songer 2 la
version signée collectivement 3 Naumbourg ou 4 Lunebourg en aoiit, comme le dit également
’Hist. ecclés. (2 la méme page 587) qui semble se contredire.

8 Christophe de Wurtemberg a Francois de Guise, Stuttgart, 25 juillet 1561, dans BSHPF 24,
1875, p. 75s.: «... je vous envoye aulcuns exemplaires, en Latin et Frangois, de ma Confession
(quest ung vray compendium de la Confession d’Augspurg, que fut presentée en I’an Trente,
i lajournée imperialle d’ Augspurg,  la Majesté de Pempereur, et dernierement 3 Naumburg,
par les Princes Electeurs et aultres de nouveau répétée et soubscrite,) laquelle ay fait delivrer
en ’an 52 a lassemblée du Concile de Trient, soubsigné de ma main...».

¢ C’est Popinion, trés vraisemblable, du rédacteur du Diario (cité  1a n. 63), 133.

Zwingliana XX, 1993 79




M. Turchett

Siimportant soit-il, cet aspect se situe  un autre niveau” de notre enquéte.

C’érait un fait que l'attitude du cardinal a I'égard de I’Augustana ce jour-la
avait stupéfié tout le monde”™, d’un parti comme de 'autre, et ceux de la via
media aussi. Les prélats catholiques, les plus intransigeants de son parti, se
demandaient, depuis quelque temps, s’il n’avait pas un penchant pour le
luthéranisme («Cardinalis Lotharingius a rigidioribus Pontificiis accusatur
Lutheranismi»)".

Dans I’autre camp, Calvin est le premier a se demander, depuis peu, s’il est
«sincére» («Perinde nunc disputo, acsi syncere Confessionem illam amplecte-
rentur Cardinalis et ejus asseclae»)”. D’autres, plus réalistes A I’égard de Pars
Lotharingica, comprennent que le cardinal essaie de complaire aux princes
évangéliques allemands en faisant semblant de vouloir des corrections qu’il
empéche sous cape”.

Cependant, la réflexion de Béze, qui définit ce que nous appellerions le
chantage moral du cardinal, reste la plus incisive. Il fait trois hypotheéses des
réactions possibles au «conseil» du cardinal, dont il nous suggere, implicite-
ment, trois mobiles possibles: 1) si les réformés «different» de souscrire, le
colloque sera interrompu et ils en essuieront les conséquences en suscitant la
haine de tout le monde; 2) s’ils s’y refusent, ils s’attireront la malveillance de
toute I’Allemagne évangélique, comme §’ils rejetaient la Confession d’Augs-
bourg que le cardinal lui-méme semblait prét, ne flit-ce que partiellement, 2
accepter «concordiae causa»; 3) si les réformés la signent, ils seront expulsés ou
dispersés, car leur propre confession de foi serait privée de raison d’&tre”.

Ce raisonnement, dont la lucidité ne saurait étonner de la part de Beze,
gravite autour d’un dilemme qui est celui de presque tous les contemporains et
qui fut, pour des générations d’historiens, un vrai casse-téte: le cardinal était-il

% Selon son meilleur biographe, Evennett, 351s,, le cardinal présente deux textes: a) “produced

an article from the CA...”, b) “then produced another formula which he said had lately been
sent from Germany, signed by more than forty eminent divines ...This formula he coupled
with the article from the CA”. Mais  sa page 498, il conclut: “Ir is impossible to discover wich
version the Cardinal used. Probably the original. That of 1540 will be seen to be much more
Bucerian”.

Suivant édition de ' Augustana (invariata, variata, Wirtembergica ou autre) proposée par le
cardinal, nous pourrions déceler une nuance importante de sa bonne ou mauvaise volonté de
faciliter la tiche aux réformés, dont la difficulté de signer la formule eucharistique dépend de
son degré de proximité A la transsubstantiation. Une grande partie des débats se joue autour
de I'adverbe «substantialiter».

«Turnonius Card. et alii seniores obstupescunt ad ea, quae iam aguntur, et videntur sibi in
novum aliquem mundum venisse», Languet 3 Mordeisen, Paris, 9 oct. 1561, Arcana, 2.144.

7t Languet 3 Mordeisen, avril 1561, Arcana, 2.112,

72 Calvin 2 Beze, Geneve, 10 sept. 1561, Corr. Beéze, 3.149.

«Omnia autem haec fiunt arte Lotharingici, qui, ut videatur, velle gratificari Germanici, palam
ostendit se expetere emendationem, et clam impedit ne fiat», Arcana, 2.144.

7 Beze a Calvin, St-Germain, 27 sept. 1561, Corr. Béze, 3.162s.

69

80 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

vraiment disposé a signer une partie de 'Augustana? La réponse — que nous
croyons pouvoir donner a présent, a la lumiere de cette étude sur son idée de
concorde — est simple: c’est non. Non: comme Béze I'avait parfaitement
compris. En effet, en relevant le gant, celui-ci défie 2 son tour le cardinal en lui
demandant de signer en premier. Jamais Béze n’aurait couru le risque de devoir
signer en second Darticle de ' Augustana — action impraticable et absolument
injustifiable vis-a-vis de Calvin - ¢’il n’avait pas été plus que certain que jamais
le cardinal n’aurait pu ni voulu accéder a sa proposition— qui n’était simplement
pas proposable. Aussi la réponse est-elle non, parce qu’il est historiquement
impensable que le cardinal plit s’engager dans la voie luthérienne au nom des
prélats orthodoxes (songeons au cardinal de Tournon), qui prirent aussitot leur
distance par rapport a son initiative arbitraire”. La réponse est encore non,
parce que le cardinal était parfaitement conscient, surtout d’apres la remon-
trance de Claude d’Espense, lui aussi contraire a cette tactique (nous le verrons
en détail ci-dessous), qu’en recourant a ’Augustana il n’aurait plus été ni le
représentant du clergé de France en général, ni le porte-parole des Moyenneurs
en particulier. Ajoutons a ces preuves la considération qu’a aucun moment le
cardinal ne s’était expressément déclaré prét a signer lui-méme quelque article
que ce flt de Augustana; d la fin de la séance du 24 septembre, il consignait sa
propre formule eucharistique, aussi médiatrice qu’il put I’élaborer. Par consé-
quent, le cardinal, quoiqu’il n’efit aucune intention de signer quoi que ce soit,
dut prendre conscience, ce 24 septembre, qu’il était seul et isolé dans sa
proposition hasardeuse.

Tout cela, du point de vue des catholiques surtout, concerne un premier
aspect de sa «sincérité». Il y en a un second, qui concerne plutot les réformés.
En admettant que le cardinal n’ait eu aucune intention de signer la formule
proposée de la Confession d’Augsbourg, il ne reste qu’a supposer que, par son
geste, il voulut «<embarrasser» les réformés, autrement dit, qu’il avait trouvé une
«bonne occasion [a] d’interrompre le colloque et [b] mettre les ministres en
débat avec les Allemans», selon les mots que I’historien Pierre de La Place™

7 «lldidei26, essendo parso a tutta la compagnia de’vescovi che ’l signor cardinale di Lorena,

che haveva solamente a rimostrare i luoghi citati nella sua arenga, si fusse lassato tirare a quello
che meno loro approvavano di disputare de’dogmi, fecero un atto alla presentia sua peril quale
dichiaravano che quello che passava in queste conferentie circa la dottrina era senza consenso
loro», Diario, 133.

76 La Place, Commentaire, fol. 291. Les éditeurs de la Corr. Beéze, 3.169, 2 la note 25 de
Pimportante lettre de Beze & Calvin du 27 septembre, concluent: «... Le cardinal de Lorraine
et ceux de son parti n’avaient songé i la Confession d’Augsbourg que pour embarrasser leurs
adversaires, et non dans I'espoir «’y trouver le terrain d’un compromis> (comme I’ont dit
certains historiens, p. ex. L. Romier, Cath. et Hug,, p. 230)»; jugement que nous rapportons
comme le résultat définitif le plus récent et le plus autorisé d’une longue tradition. A ce propos
nous signalons que notre étude s’inscrit en faux soit contre la thése traditionnelle de
I'«embarras», soit contre I'autre, non moins traditionnelle, plutét du cbté catholique, du

Zwingliana XX, 1993 81




M. Turchetti

dictera & I'historiographie réformée. Il convient d’analyser les deux parties de
cette version en raison du succes qu’elle a obtenu aupres des historiens, jusqu’a
s’imposer aupres d’un large public encore de nos jours. D’aprés ce jugement,
en somme, le cardinal ne fut pas «sincére». Cependant, la these de la non-
sincérité, dans ce cas de la malice ou, comme le dit Beze, de ses subterfugia,
oblige 4 une investigation plus poussée, que ’'on n’a pas encore faite.

[a] Cette supposition impliquerait que le cardinal avait décidé, le 24, de
«rompre le colloque», autrement dit, de renoncer définitivement a la possibilité
de parvenir & une entente, et donc a4 une concorde. Mais cela aurait été
diamétralement opposé i ses intéréts, qui demeuraient — d’aprés les documents,
d’apres ses déclarations et ses harangues — fermement axés sur la réussite de
«son» colloque, dont il s’était érigé en champion. Il compte réaliser I’ccuvre de
réconciliation qui est — il faut le répéter — la constante de sa conduite. Par cette
seule observation, on ne peut plus guére accepter I’explication des historiens
réformés, qui impliquerait — chose inconcevable — que le cardinal ait agi 2
Pencontre de son propre dessein. Dessein qui, de toute évidence, se poursuit
sans solution de continuité bien au-deld de ce mercredi 24. Enfin, quant 2 lui
supposer dela malignité de la méchanceté pure, chose que bien des historiens
paralssent préts a admettre, il faut reconnaltre que ce jugement se situe a un
niveau émotif et psychologlque (auquel nous ferons allusion plus loin), qu’il
vaudrait mieux éviter, en général, dans la recherche historique.

[b] L’autre intention attribuée au cardinal, d’avoir voulu «mettre en débat»
réformés et luthériens, garde en revanche un certain degré de vraisemblance.
N’oublions pas qu’un certain nombre de prélats, prévoyant que les protestants
allaient se disputer entre eux, en ressentaient une joie malicieuse, comme une
sorte de «satisfaction» (c’est le mot méme dont se sert le nonce écrivant au
cardinal Borromé, citée ci-dessus). Mais le cardinal de Lorraine aurait-il agi de
la sorte pour cette seule raison? Pour ce petit plaisir, aurait-il compromis toute
son ceuvre de concorde? Enfin, sil’on voulait démontrer qu’il a agi dans ce but,
il faudrait plutdt démontrer qu’il a lui-méme sollicité, par exemple, Iarrivée
des théologiens luthériens. Or il n’en est rien, comme nous I’avons montré aux
points A et C. Et s’il reste quelque lecteur non convaincu (il est difficile de
balayer une opinion regue de longue date) ajoutons ceci.

Sil’on accuse le cardinal d’avoir voulu mettre les calvinistes et les luthériens
aux prises, 1] faut aussi pouvoir lui reprocher d’avoir fait venir les théologiens
luthériens a Poissy. Ces deux reproches se complétent et se soutiennent ’un
Pautre: question de logique historique. Beaucoup d’historiens 'ont compris de
la sorte. Cela donnait un fondement évident a sa manceuvre du 24 septembre.

«compromis». Ce sont les deux parameétres de jugement historique (que nous revoquons en
doute) qui ont le plus contribué & mal poser la question de fond, et qui semblent ne pas tenir
compte de la théorie générale de la concorde.

82 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

A défaut d’un document officiel qui aurait impliqué le cardinal dans la convo-
cation des Allemands, il aurait été piquant de découvrir au moins une missive
secrete révélant le réle du cardinal qui cherchait A saboter le colloque.

On ne la trouva pas. On I'inventa.

Les rédacteurs de I’ Histoire ecclésiastique des Eglises réformées an royanme
de France, sinon Beze lui-méme, ont inséré dans leur récit du Colloque de
Poissy une lettre du cardinal de Lorraine qui convoque les théologiens alle-
mands. Cette lettre a tout Iair d’un faux; toutefois, elle est si importante pour
notre sujet qu’il faut lui dédier une attention particuliére. Sans date, elle est
placée avant le 16 septembre; ce qui conférerait au cardinal Uinitiative de la
convocation en I’6tant au roi de Navarre, qui effectivement s’y décida, au plus
tot, apres le 16. C’est un premier élément, tout 2 fait vraisemblable, signe du
bon choix du rédacteur quant a la place qu’il lui a réservée dans son Histoire.
La lettre serait adressée «au sieur de Vielleville, 2 Mets, par un sien espion a
gages nommé Rascalon». Il est vrai que Christophe Rascalon (et non Bauduin,
justement) était & cette époque I'envoyé des Guises auprés des princes alle-
mands; également vrai que le gouverneur de Metz, Francois de Scépeau, sieur
de Vieilleville, sera contacté au sujet dela delegatlon des théologiens. Mais entre
les deux hommes il n’y eut aucune relation 3 ce propos, que I’on sache: le roi
de Navarre enverra Jacques de Tournes (ou d’Esthurneau) qui rejoindra Metz
le 19 septembre muni de missives pour le duc de Wurtemberg, qu’il consignera
a Vieilleville. Ce deuxieme élément, également vraisemblable, suggére une
relation entre Rascalon et Vieilleville qui n’eurent, effectivement, pas de con-
tacts dans cette opération. Dans cette lettre, Lorraine demande i Vieilleville
d’envoyer a Poissy «trois ou quatre des plus excellens», «des plus clair voyans,
savans et mieux estimés pour ce faict»: «parler clairement et defendre la
Confession d’Auguste». Ce troisieme élément, vraisemblable lui aussi, porte 2
croire que le destinataire du message devait étre un luthérien fervent: ce qui
pouvait s’adapter a un Christophe, mais non 2 un Frédéric du Palatinat (voir
notre point B). Un dernier élément, qui ne pouvait pas manquer: «les envoyer
secretement et sans bruit par devers moy le plus tost et en la plus grande
diligence que faire se porra»”. Lintrigue était complete. Mais une intrigue
inventée, dans ce cas, qui finit par trahir les présupposés et les préjugés de son
inventeur. (Il put y avoir des intrigues, a d’autres sujets, et je ne me soucie pas
de blanchir dans tous les cas ni Lorraine, ni Bauduin, ni les réformés, etc.) La
lettre est clairement construite aprés coup, d’aprés la suite des événements et
ce qu’on put en savoir. Le «trois ou quatre» théologiens est forgé sur les faits
successifs soit parce que, a I’époque, on ne pouvait pas en deviner le nombre
(on craignait la présence de Brenz comme trés probable; on redoutait des
luthériens acharnés a la Flacius Illyricus, etc.), soit parce que le rédacteur

77 Hist. ecclés., 1.527s.

Zwingliana XX, 1993 83




M. Turchetti

continue ingénument son récit: «Et ce fut ledit Cardinal si bien servi en ceste
endroit, qu’en bien peu de temps, quatre theologiens Alemans et un Frangois
demeurant en Allemagne, etc.» Une coincidence trop évidente pour étre con-
vaincante. Quant au «defendre la confession d’Auguste», le rédacteur fait
allusion au z€lé Christophe de Wurtemberg, qui essaya par tous les moyens
d’insérer en France sa Wirtembergica. Mais 13, ce sont les éditeurs modernes
qui se méprennent lorsqu’ils essayent de justifier la présence de cette lettre par
deux notes: 'une expliquant que «ce document devait aisément arriver entre
les mains de Théodore de Béze, qui aura pu s’en procurer une copie par ses
relations avec la cour de I’Electeur Palatin», en négligeant que cette lettre ne
pouvait pas étre destinée au Palatin puisque I'auteur demandait un plaidoyer
en faveur de ’Augustana. Par ailleurs, la seule source que les éditeurs produi-
sent, dans ’autre note, pour valider ce texte estle passage de la Fama Andreana,
que nous avons utilisé ci-dessus (p. 66, n. 30), qui ne parle que du duc
Christophe, du roi de Navarre et de Jacques de Tournes; pas un mot du cardinal.
Ajoutons, en outre, que cette lettre n’a pas retenu 'attention de M. Daniel
Cuisiat, ’éditeur attentif de la correspondance de Lorraine™. En conclusion, ce
texte est loin de constituer une preuve: la malignité du cardinal dans la convo-
cation secréte «et sans bruit» des Allemands est, elle aussi, loin d’étre démon-
trée. En dépit de la mauvaise opinion qu’on avait du cardinal, et qu’on a fini
par maintenir d’une fagon ou d’une autre encore de nos jours, la these de la
non-sincérité ne tient pas; a tout le moins sous la forme et pour le sujet qui nous
intéressent ici.

Mais, au fond, est-on certain aprés tout que le cardinal voulait vraiment de
cette délégation, comme I’éditeur de notre Histoire et toutes les autres histoires
sur le sujet Pont présupposé? C’est la derniére ligne de la lettre, «le plus tost et
en la plus grande diligence», qui nous y fait penser: la malignité du cardinal
devait ressortir de son sens de 'opportunité et de I’efficacité d’une manceuvre
rapide. D’ott la place que la lettre occupe dans le récit. Mais, en fait, cette
délégation ne fut ni rapide ni efficace. Son voyage, son séjour a Paris souléevent
plus d’une question: pourquoi ces théologiens de Tubingue (Jacob Beuerlin,
Jacob Andreae, Balthasar Bidenbach) et de Heidelberg (Michael Diller et Pierre
Boquin) n’arrivérent-ils qu’un mois apres leur convocation? Pourquoi une fois
sur place, durent-ils attendre une semaine, jusqu’au 26 octobre, avant d’obtenir
'autorisation de se rendre a la cour? A cette date, ils sont obligés de retarder
encore d’une semaine a cause de la maladie de I'un d’eux, Beuerlin, qui
succombera aussitot a la contagion. On est a la fin octobre: pourquoi ces
théologiens durent-ils attendre une autre semaine, jusqu’au 7 novembre, pour

8 D. Cuisiat, Lettres du cardinal Charles de Lorraine (1525-1574), 2 vol., These de troisieme
cycle, Fac. des Lettres, Université de Nancy, 1970. On voudrait encourager vivement
I'impression de cet excellent travail.

84 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

aller enfin a Saint-Germain-en-Laye? Autant de questions auxquelles on est
resté inattentif ; les spécialistes du sujet eux-mémes” ne semblent pas avoir saisi
Pembarras que la présence de la délégation avait causé 2 la cour. Le motif donné
de ces retards cumulés, & savoir que leur présence était devenue inutile apres la
cléture officielle du Colloque, le 18 octobre, ne peut pas constituer une raison
valable pour ceux qui savent bien que la fin du Colloque ne représenta pas la
fin des espoirs de réconciliation, 2 commencer par ceux de la reine mere et du
roide Navarre, quis’empressérent d’écrire 3 Geneve et 3 Zurich pour demander
Iautorisation de retenir, dans ce seul but, Théodore de Beze et Pierre Martyr
Vermigli a la cour (suscitant un scandale aux yeux des catholiques). Il faut bien
reconnaitre que personne ne voyait un avantage dans leur présence: les réfor-
més, tout d’abord, qui I’avaient redoutée, comme on ’a vu amplement; les
prélats catholiques, parce qu’ils ne craignaient rien plus que de voir aborder des
questions de doctrine; le cardinal de Lorraine, lui non plus, puisque ’interven-
tion éventuelle des luthériens dans le débat doctrinal avec les réformés, en
dehors du fait qu’elle aurait ramené son role de protagoniste a celui d’un
figurant, aurait fait obstacle a son ceuvre de persuasion déja compliquée en soi,
et aurait ainsi fait échouer irréversiblement tout son dessein de concorde, qui
n’impliquait I’ Augustana (ou la consubstantiation) ~ on I’a vu — que comme
une étape passagere, intermédiaire, un moyen, non pas une fin. Ces considéra-
tions permettent de ne plus s’étonner que le cardinal ait quitté Saint-Germain
le 19 octobre, le jour méme ou les luthériens rejoignaient Paris. Quant aux
responsables du gouvernement, Catherine et Antoine, peut-étre I’Hospital
aussl, il apparait de plus en plus clairement que les motifs de la convocation,
méme si par moment ils sembleérent flirter — en politiques avisés — avec I’ Augus-
tana, n’allaient pas plus loin qu’une mesure de protocole diplomatique destinée
a sauver la face au regard des expectatives pressantes des princes protestants
allemands.

Résumons. Le probleme historique de la «sincérité» du cardinal de Lorraine
a Poissy a été mal posé parce que les historiens ont établi, pour I’expliquer, une
sorte d’alternative entre 1) sa sincérité A vouloir adhérer, méme partiellement,
a la confession luthérienne, et 2) son insincérité, ou malice, dans son dessein de
tendre un piége aux huguenots. Qu’il soit permis ici de démanteler et I'une et
Pautre de ces hypotheses: la premiére est inconcevable pour un prélat catholi-
que qui, de plus, se voulait le représentant du Clergé de France; la seconde est
incompatible avec ses intéréts et les efforts qu’il avait déployés en faveur de la
concorde tout au long de 'année 1561. 1l faut, cependant, admettre que le
cardinal a pu considérer comme «expédient», en cas de non-réussite de son

?  Delaborde, Protestants; G. Bossert, Die Reise der wiirttembergischen Theologen nach

Frankreich im Herbst 1561, dans: Wiirttembergische Vierteljahrshefte fiir Landesgeschichte
8, 1889, 351-412.

Zwingliana XX, 1993 85




M. Turchetti

projet, de marquer tout de méme un point sur les adversaires en les «<embarras-
sant» vis-a-vis de leurs coreligionnaires allemands (voir ci-dessous le témoi-
gnage de d’Espence, point H).

Apres ces observations critiques, en quelque sorte destructives, essayons de
renforcer notre démonstration par un argument constructif. Pour ce faire, il
faudrait modifier partiellement les termes de I’explication historique, 2 laquelle
nous sommes habitués. Laissons de c6té les hypotheses et revenons aux pen-
sées, aux propres paroles du cardinal lui-méme. Pour raisons de sécurité et de
garantie, relevons ces mots directement de la plume de son interlocuteur,
Théodore de Beze, qui est aussi son adversaire.

Ce fameux 24 septembre, apres avoir exhorté les huguenots a signer I'article
del’Augustana, le cardinal précise sa pensée: «Facite hoc obsecro . .. subscribite,
ut sit initium concordiae»®. La signature de la part des réformés ne constituait,
selon le cardinal, que le «commencement de la concorde», le premier pas vers
la réconciliation (et non pas la réalisation d’une concorde basée sur une formule
luthérienne, comme bon nombre d’historiens ont cru le comprendre). Ce pas
franchi, le cardinal espérait moyenner plus facilement une entente doctrinale.
C’est]a la variante dans sa volonté constante de concorde: jusqu’au 16 septem-
bre, le «<non parvum initium ad christianam reconciliationem» — selon ses
propres paroles dans le Memorandum — était représenté par le Symbolum
Apostolicum, en accord avec les Moyenneurs et avec les catholiques les plus
flexibles; le 24, c’est ’Augustana qui constitue ’«initium concordiae», que son
entourage méme désapprouve.

Cette lecture des paroles du cardinal n’est pas seulement la nétre. Elle avait
déja été faite par le chroniqueur du «Diario dell’Assemblea», qui éclaire ainsi
ces mots du cardinal:

«Esso signor cardinale, per maggior terror de gli avversari, ha voluto

servirsi della detta confessione con I'intentione che se costoro confesse-

ranno la presentia di Nostro Signore nel sagramento, si possino piu
facilmente ridurre alla verita della transubstantiatione»®',

Exégese bréve mais essentielle, ol Pon pergoit le chantage moral de celui
qui veut forcer «par la terreur la plus noire» les réformés a se plier, afin de les
réduire non a la consubstantiation, sinon comme une étape intermédiaire, mais
a la transsubstantiation; c’est-a-dire a la concorde «catholique» ou plutot
«papistique» dans ce cas, ol le chroniqueur semble oublier que le projet des
Moyenneurs prévoyait des concessions réciproques et non unilatérales.

8 Bezea Calvin, 27 septembre, Corr. Béze, 3.162; 163: «Denique rogavi cardinalem an ipse vellet

iis subscribere, quae nobis exhiberet, quod alioqui nullus esset nostrae subscriptionis fructus
futurus. Ibi deprehensus ille, tergiversari, sed in summa dicere fieri non posse quin
abrumperetur spes omnis concordiae, nisi subscriberemus».

81 Diario (cité 2 lan. 1), 133.

86 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

Ce méme chroniqueur précise finement I'intention du cardinal qui, le
26 septembre, revient sur le sens de sa proposition étonnante du 24, pour
spécifier que

«egli (le cardinal) et la compagnia de’ theologi non proposero quello

articulo della Confessione Augustana quasi approvandolo, ma perché

conoscevano che la via di condurli alla verita della transustantiatione era

di farli confessare la presentia reale del corpo di N.Sre nel sacramento,

et, in questa parte, quelli della Confessione Augustana erano piu vicini

alla verita che essi»™.

Proches de la vérité mais non dans la vérité ot le cardinal aurait voulu les
amener. Ici cet interpréte discernait nettement les véritables intentions du
cardinal a cette date, conformes i son propre dessein de concorde. Dessein qui,
nous le répétons, sortait & cette date du programme des Moyenneurs.

D’apres ces vérifications, I'on voit clairement que le probleme de la sincérité
du cardinal de Lorraine, s’il n’est pas étudié en étroite relation avec la théorie
de la concorde, devient un faux probleme et perd sa raison d’étre en tant que
probleme historique, dont il serait indispensable d’évaluer les conséquences
éventuelles. Si on I’analyse en dehors de cette théorie, la portée historique de
la «sincérité» se réduirait 3 une évaluation psychologique de méchanceté ou de
mauvaise foi; elle se rabaisserait a une question de conscience privée et indivi-
duelle, qui demeure hors du champ de la recherche historique proprement dite.

C’est dans ces termes qu’il faut, selon nous, revoir I’ensemble de cette affaire
en se situant dans l'optique du protagoniste. Plus généralement, il faut aussi
admettre que si ’on continuait a négliger la problématique de la concorde chez
les autres acteurs de la scéne de Poissy, cela signifierait équivoquer encore sur
leurs intentions et leurs conduites.

Or, puisque nous insistons sur I'idée de concorde, dont les documents et les
textes parlent abondamment, il convient d’insérer ici un éclaircissement sur les
diverses conceptions de la concorde dont les auteurs, chacun de son point de
vue, font état.

E Quelle concorde?

Nous avons déja défini les caractéristiques du programme de concorde selon
ses théoriciens principaux, les Moyenneurs, qui souhaitaient réconcilier les
partis, réformé et catholique, moyennant des concessions réciproques. Et ce
propos coincidait — d’oli son importance historique — avec les objectifs des
organisateurs du Colloque, qui étaient les chefs du gouvernement: Catherine,
Antoine, UHospital et Lorraine.

82 Ibid., 135.

Zwingliana XX, 1993 87




M. Turchetti

Mais il était d’autres concordes, qui sur le plan historique jouaient un réle
d’importance, comme chez les interlocuteurs les plus directement concernés
par les colloques: les réformés. Ce mot de concorde se retrouve souvent sous
la plume de Beze, le disciple et correspondant de Calvin. Ses espoirs de
concorde atteignent leur point culminant aux séances du 30 septembre et du
17 octobre 1561, lorsqu’on semble trouver une entente sur un article de foi.
Encouragée par un succes qui lui semble imminent, la reine mere invite Béze
dans sa chambre & conférer avec I’évéque de Valence, qui lui aussi montre «un
trés grand contentement», et avec le cardinal de Lorraine. I”Histoire ecclésias-
tigue déclare: «il est certain qu’il (le cardinal) prononga ces mots: que jamais il
n’avait creu autrement et qu’il esperoit que 'assemblée de Poissy s’en conten-
teroit»*, Et Beze d’en informer Calvin en des termes également joyeux le
4 octobre: «Exhorta laetitia incredibilis, omnium animis in concordiae spem
erectis. Regina ipsa coram me complecti et hortari ut pergeremus...»". La
concorde dont parle ici Béze, sa «ratio concordiae», est de persuader les prélats
catholiques d’accepter, sinon souscrire, la Confession de foi réformée, la Gal-
lica (ou, & tout le moins, certains de ses articles principaux), afin d’en obtenir
la reconnaissance officielle. C’est dans ce but aussi qu’il demande I'appui de
’électeur palatin Frédéric: «Scripsi ... ad illustrissimum Palatinum - dira-t-il
a Pierre Martyre — et hortatus sum ut concordiae rationem excogitet»®. En
revanche, I'idée de concorde que retiennent les évéques et les prélats catholi-
ques, le parti prépondérant a Poissy, n’est ni plus ni moins que celle de ramener
ces «nouveaux évangélistes» (selon 'expression de Tournon), jugés A tour de
rdle schismatiques et/ou hérétiques, au giron de I’Eglise mere, afin de rétablir
'unité religieuse.

Que de concordes différentes! Sans en allonger la liste, et dans 'intérét de
notre discours, il importe d’évaluer quelles sont les relations de ces diverses
idées de concorde avec la Confession d’Augsbourg. Distinguons ici quatre cas.

#  Hist. ecclés., 1.608. D’un autre point de vue, 2 la séance du 1 octobre les réformés présenterent

leur formule doctrinale «faussement interprétée comme une formule d’accord acceptée par les
cinq catholiques et les cinq calvinistes; elle fut vite répandue» nous dit Evennett dans son
commentaire au «Discours du Colloque de Poissy» de Claude d’Espence (cité ci-dessus 2 la
n. 1), 68 n.1. En effet, la séance du lendemain 2 octobre n’eut pas lieu parce que Catherine
essaya de faire accepter la formule calviniste par les prélats. Le vendredi 3, «lesditctz evesques
et docteurs, envoyez querir par la royne, luy remonstrerent, presens le roy de Navarre et
monsigneur le chancellier, le danger auquel ilz se mettoient d’ainsy convenir A part, non
envoyez ni authorisez de I’assemblée des prelatz A Poissy, de laquelle pouvoient sembler 2
aucuns se separer et faire quelque espece de schisme, qu’en vain aussi travailleroient de
convenir avec les ministres, puis qu’il leur convenoit le tout rapporter a ladicte assemblée»;
selon le récit de d’Espence, ibid. C’est Lorraine qui présenta la formule aux prélats, le samedi
4 octobre.

8  Corr. Beze, 3.181.

% Beéze a Martyr Vermigli, St-Germain, 14 déc. 1561, Corr. Béze, 3.240.

88 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

1) Ni concorde ni Augustana. C’est la position qui caractérise les intransi-
geants tant du c6té catholique que du c6té réformé. Papistes et huguenots ont
en commun — aussi curieux que cela puisse paraitre — au moins trois éléments:
a) Pimpératif de 'unité politico-religieuse qu’on est décidé a observer quitte a
prendre les armes; b) aucune concession sur le plan doctrinal ni disciplinaire;
c) opposition A toute proposition de médiation «augustoconfessionniste»,
fussent-elles purement luthériennes ou mélanchthoniennes ou brenziennes,
etc.

2) Pour P’ Augustana, mais sans intention de concorde entre catholiques et
réformés. C’est ’avis des princes évangéliques allemands, qui essayent d’intro-
duire leur confession de foi en France pour y combattre le papisme aux cotés
des réformés, afin de réaliser dans le royaume une paix religieuse semblable a
celle d’Augsbourg de 1555.

3) Pour la concorde générale, sans le recours i I’Augustana. C’est la via
media poursuivie par «les modérées et les pacificateurs» tels que d’Espence,
Bauduin, Cassander, Montluc et autres.

4) Pour la concorde générale, sans exclure le recours a la Confession
d’Augsbonrg. Telle est "opinion d’une partie de I'aristocratie, des gouvernants
(la reine mére, le chancelier, le roi de Navarre, le cardinal de Lorraine, etc.) et
de tous ceux qui abordent le probléme religieux d’un point de vue essentielle-
ment politique, sinon économique: ils veulent obtenir du Clergé les subsides
nécessaires i I’assainissement du trésor (le Contrat de Poissy est signé le
18 octobre 1561). lls savent bien que I’exercice du pouvoir royal dépend de la
réconciliation civile, qui est liée a I’affermissement de P'unité religieuse; unité
qui subirait une atteinte grave au cas ol des mesures de tolérance religieuse
seraient adoptées méme provisoirement. A ce propos, ces quatre positions ont
au moins un point commun: I'intolérance. Les réformés eux-mémes souhaitent,
i cette époque, la reconnaissance par décret royal de leur Confessio Gallica, et
non une tolérance de leur culte. Lorsque cette tolérance leur sera accordée, en
janvier 1562, ils en seront fort dégus.

G. En quoi la question est-elle mal posée?

A présent, nous sommes 3 méme de mieux comprendre pourquoi la question
qui nous occupe a été mal posée par les historiens, de toutes tendances. Les
historiographes qui ont traité du role de la Confession d’Augsbourg dans les
débats de Poissy ont prété des intentions «augustoconfessionnistes» a tous ceux
qui, par d’autres voies, travaillaient 2 la concorde religicuse, tels les Moyen-
neurs. Mais cette assimilation indue, qui fait paradoxalement coincider le projet
Augustana avec le projet De officio (voir notre point D), les a induits en erreur.
Par conséquent, I’on a fini par expliquer de maniere déformante un probleme

Zwingliana XX, 1993 89




M. Turchetti

historique central, le Colloque de Poissy dans son ensemble, parce que I’on a
insuffisamment compris les intentions et les programmes de chaque groupe et
de chaque individu. En d’autres termes, I'idée que I’Augustana aurait pu offrir
un terrain d’entente entre catholiques et réformés sur certains des points les
plus controversés, comme I"eucharistie, a été envisagée comme plausible, en-
core que discutable, par certains des contemporains et par une grande partie
des historiens. Lerreur s’est déclenchée — si 'on peut dire — dés que cette idée
a été employée comme critere de jugement historique, ¢’est- 3-dire au moment
ol 'on a cru comprendre que ceux qui pronaient la réconciliation religieuse,
soit a I'intérieur du gouvernement (Catherine, Antoine, L'Hospital, Lorraine,
etc.) soit a Iextérieur (d’Espence, Salignac, Bauduin, de Foix, etc.) étaient
ceux-1a mémes qui préconisaient I'adoption, quoique partielle, de I' Augustana.
Bien siir, tel était le cas du cardinal de Lorraine 2 partir, officiellement, du 24
septembre (avec les précisions et les limitations dont nous avons fait état i notre
point E). Mais cela n’implique point que les autres défenseurs de la concorde-
réconciliation, ni ses collaborateurs les plus proches fussent du méme avis.
Nous avons évoqué le cas de Bauduin (point C) qui nous a été révélateur et
indispensable pour dissiper toute cette illusion. Cependant le cas de Bauduin,
encore que tres singulier, n’est pas le seul a éclairer ce monceau d’affirmations
confuses qui ont pesé sur notre sujet. Parmi les autres, nous choisissons le
témoignage de Claude d’Espence parce qu’il est le plus apte a fournir la preuve
définitive de notre démonstration.

H. Le témoignage de Claude d’Espence

L'on sait que ce théologien joua un réle de premier plan pendant les débats de
Poissy puisqu’il fut I'interlocuteur principal de Théodore de Béze au cours des
colloques restreints entre les cing catholiques et les cinq réformés. Clest
d’Espence qui essaya de corriger les récits huguenots du Colloque par divers
ouvrages publiés aussitdt en 1562, De vi verbi Dei in sacris ministeriis, réédité
en frangais en 1563, Traité de lefficace et vertu de la parole de Dieu; en 1566,
Traicté en forme de conférence avec les ministres de la religion prétendue
réformée touchant Uefficace et vertu de la parole de Dien; en 1568, Apologie
contenant ample discours, exposition, response et deffence de denx conférences
avec les ministres de la religion prétendue réformée, etc.. L’on sait également
qu’en dépit de ce travail intense et passionné, la tradition historiographique
(dont nous avons parlé dans notre préambule) n’a pas tenu compte de la version

% Continuation de la tierce conférence..., 1570; tous publiés & Paris, in-8. Sur cet aspect de

Pactivité de d’Espence, il faut consulter la mise au point d’ Evennetr, Claude d’Espence et son
Discours du Colloque de Poissy (cité  la n. 1).

90 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

de d’Espence, n’ayant suivi presque exclusivement que les sources calvinistes;
celles qu’Henri Hauser a appelé le «récit essentiel» du Colloque”.

Touchant la Confession d’Augsbourg, d’Espence déclare s’étre opposé a son
introduction, tant pour des raisons de doctrine que parce qu’elle lui parassait
inopportune. Laissons la parole 4 ce témoin précieux, sans oublier qu’il s’agit
de I’ancien maitre de Lorraine devenu alors son collaborateur le plus proche.

«Je veus bien qu’on sache, non seulement estime, que je ne trouvay onc

bon de nous vouloir aider de ceste confession contre les ministres: Que

si cet expedient fut trouvé pour les faire heurter contre les Protestants

d’Allemaigne, car c’est horrible chose, comme ce point les a quasi seul

divisez ... je ne fus onc, dis-je, ny d’advis ny de conseil de cet expedient,
ains le deconseillay et dissuaday»®.

Cette déclaration nous est précieuse pour montrer d’un c6té la loyauté et
labonne foide d’Espence, et de ]’ autre la perspicacité de Calvin quiavait deviné
la tactique sournoise de ceux qui proposaient ’Augustana. Par ailleurs, ce
témoignage semble soutenir la non-sincérité du cardinal de Lorraine, dont nous
avons parlé a notre point E.

Plus intéressantes pour notre sujet sont les raisons théologiques que
d’Espence expose pour faire comprendre combien il refusait tout recours a la
Confession d’Angsbourg: «Premierement qu’elle n’estoit Catholique, ains sem-
bloit plustost estre comme la creime du Lutherisme»; «<secondement», le texte
luthérien ne tenait pas compte des Conciles généraux, ni de I’enseignement de
’Eglise ancienne, ni du Symbole des Apétres; «tiercement», il s’agissait d’un
texte de foi mal défini et mal précisé a cause de la multplicité de ses versions et
de ses éditions, «principalement pour la doctrine de I’Eucharistie; et qu’en une
doctrine de si grand consentement receué, on n’y deubt rien changer, adjouter,
ou diminuer: toutesfois ils [les protestants] en semblent avoir faict et usé
comme i 'usage d’estrivieres, tant souvent ’ont accourcie, alongée, tant de fois
'ont changée, muée, ampliée, abbregée, augmentée et diminuée, qu’il seroit
difficile a laquelle impression s’arrester pour la proposer aux ministres, specia-
lement l'article X. qui est de la Cene»”. Autant de raisons partagées par
plusieurs, non seulement par Calvin et ses adeptes, mais aussi par les Moyen-
neurs, tel Bauduin dans son entretien avec la reine mere (voir le point C).
D’Espence développe beaucoup d’autres points au cours d’une soixantaine de
pages — qu’il serait trop long de résumer ici — pour soutenir la méme these: la
Confessio Augustana, et tout spécialement son article 10, n’aurait jamais d &tre
proposée lors des discussions interconfessionnelles de Poissy et de St-Germain.
Nous tenons désormais la preuve décisive que les Moyenneurs non seulement

¥ H. Hauser, Les sources de I'Histoire de France, II1. Les guerres de religion, Paris 1912, 177.

% D’Espence, Apologie..., 597. Remarquons que l'auteur se réféere ici aux événements qui
précedent le 24 septembre; cette opinion n’est donc pas en relation directe avec le cardinal.

¥ Ibid., 599-600.

Zwingliana XX, 1993 91




M. Turchetti

ne favoriserent pas I'initiative concernant ' Augustana, mais qu’ils la désap-
prouverent pour des raisons incontournables, et théologiques et historiques.
Nous ne pouvons pas non plus omettre, & ce propos, le témoignage d’un autre
des principaux observateurs de cet aspect du probleme, Georges Cassander
lui-méme. Cest 'auteur du De officio pii viri qui dans certaines de ses lettres
delafin décembre 1561, en décrivant avec précision la personnalité de Bauduin,
distingue nettement le «consilium» du juriste visant la concorde, de la politique
religieuse du cardinal de Lorraine: «Les gens comme Hopperus se trompent,
qui croyent que Bauduin est dans la clientéle (in familiaritate) du cardinal de
Lorraine; de méme se trompent ceux qui lui ont attribué la paternité du discours
que celui-ci a prononcé a Poissy réplicant & Béze. D’apres ce que je peux
comprendre, Bauduin s’est mis au service (clientelam) du roi de Navarre».
Renseignement précieux, car il provient de celui qui a cette époque connaissait
Bauduin mieux que n’importe qui. Renseignement important, parce qu’il
contredit de maniére incontestable I'affirmation «Balduinum in familiaritatem
Cardinali Lotharingi esse», que I’on trouvera stéréotypée immanquablement
dans toutes les histoires et protestantes et catholiques traitant ce détail. Et le
méme Cassander de nous informer, par ailleurs, que «les chefs de la faction de
Calvin semblent craindre plus ce Bauduin, au cas o il serait admis au Conseil
du roi, que le cardinal de Lorraine lui-méme, qu’ils considérent par ailleurs
comme l'adversaire et I’ennemi le plus redoutable»”. Tandis que Cassander
s’efforcait de marquer la différence entre Bauduin et Lorraine, pour corriger
les opinions de ses correspondants, 'appréciation générale confondant les deux
attitudes allait s’imposer obstinément.

L. Historique d’une erreur historiographique

Or, si nous pouvons considérer notre démonstration comme achevée au point
de vue historique, elle ne I’est pas au point de vue historiographique. Il nous
faut combattre Perreur en soi et, éventuellement, contredire ceux qui I'ont
propagée. Pourquoi cette erreur a-t-elle pu obtenir autant de succes, sans jamais
étre révoquée en doute? Quant a son origine, nous en avons détecté la source
dans la stratégie défensive de Calvin. Beze, qui en prend la reléve, poursuit cette
méme stratégie dans plusieurs écrits polémiques, dont le plus important est
peut-&tre sa Responsio ad F. Balduini Ecebolii Apostatae convicia de 1563. Si les
écrits de controverses étaient destinés a une diffusion restreinte, il y avait des
instruments de propagande destinés a un public beaucoup plus vaste. Ce fut

9% Cassander, lettres du 21 décembre et de la fin décembre 1561, Cassandri opera, Parisiis 1616,

p. 1162s.

92 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

Ihistorien Pierre de La Place qui se chargea en 1565 d’informer un grand
nombre de lecteurs sur les événements les plus considérables touchant I’avan-
cement de la Réforme, dans son célebre Commentaire. Son effort de synthese,
qui résumait de milliers de pages des libelles polémiques, a été récompensé par
la fortune de son accueil aupres des historiens contemporains, méme d’autres
tendances, comme La Popeliniére et de Thou, et surtout aupres des historiens
a venir. D’ou 'importance de ce texte pour notre sujet.

C’est Claude d’Espence qui, trois ans apres la parution du Commentaire de
LaPlace, pritla plume pour corriger a nouveau la version calviniste et, 'on peut
dire, officielle désormais des faits de Poissy, particulierement ceux qui concer-
naient la Confession d’Augsbourg. Le livre VIII de son Apologie a pour titre:
«De la Confession d’Augsbourg. Du tort faict 3 'autheur, a occasion d’icelle
alleguée a Poissy, et qu’il en sent ou pense: specialement de la varieté des
exemplaires du X. article». D’Espence y réfute le récit d’un historien huguenot
resté anonyme, qui au «f. 291» de son histoire I’a impliqué dans les menées du
cardinal de Lorraine au sujet de ’Augustana. Cet historien non nommé, que le
lecteur devine étre La Place, écrit son histoire, selon d’Espence, sans avoir une
connaissance assurée des faits «a la lecon de son grand Magistre Ouy-dire».
Suit la citation de La Place: «<L’on estima que ce qu’en faisoit d’Espence, estoit
pour agréer au Cardinal de Lorraine, taschant par le moyen de ce propos de la
Cene trouver bonne occasion d’interrompre le colloque, et mettre les ministres
en debat avec les Allemans»; cliché stéréotypé que nous connaissons abondam-
ment. D’Espence refuse péremptoirement ces accusations a Iégard soit de
Pintention de rompre le colloque soit de Iaccusation de vouloir semer la
discorde entre les protestants. Il vaut la peine de suivre ’auteur dans sa défense:

« ... Et quant a interruption tant de ce colloque que des autres depuis,

on s¢ait bien au contraire, quelle envie j’ay soustenu, et le traictement et

contentement que j’en ay receu, et de qui, de, ou par tant et si peu que

je m’en meslay oncques, sans avoir esgard que ce fut en cestuy par le

commandement de M. le R. Cardinal mon maistre, et &s autres depuis

par lettres expresses et aussi commandement de bouche de Ja Royne
mere sa souveraine dame. Parquoy j’estime ce lieu plustost corrompu

ou transporté, que sain en son lieu, si mal joinct et inconsequent».

Il importe de souligner dans cette justification le conflit intérieur du théo-
logien qui est partagé entre sa conviction de I'inopportunité de la manceuvre,
et les ordres recus par son protecteur, par Catherine et peut-&tre aussi par
Antoine.

«Mais — continue d’Espence — parce que mondict Seigneur [le cardinal]

tant en son oraison responsive au nom commun de nostre part [celle du

16 septembre], que &s deux colloques depuis [du 24 et 26], avoit proposé

aux ministres ceste Confession d’Augsbourg, comme il appert en plu-

sieurs endroicts de ceste histoire, cest historien [La Place] me veult faire

Zwingliana XX, 1993 93




M. Turchetti

inventeur ou suggesteur de ce conseil, ou en avoir emporté telle estime,

disant, L’on estima, etc.»".

Témoignage précieux qui nous confirme (voir ci-dessus point E) que seu-
lement apres le 16 septembre le cardinal changea de tactique en parlant en son
propre nom et non plus «de nostre part». Cependant, ce témoignage se révele
essentiel pour soutenir la these de la non-participation des Moyenneurs i la
tactique du cardinal concernant I’ Augustana. Qui plus est, d’Espence s’opposa
tant qu’il put, dans sa condition de subalterne, 2 empécher la réalisation d’un
propos qui lui répugnait, ainsi qu’a ses collégues. En effet, aucun des autres
interlocuteurs catholiques, choisis pour les «petits« colloques (les évéques de
Valence et de Séez et les trois docteurs d’Espence, Salignac et Boutheiller)
n’avanga la confession luthérienne au cours des conférences privées de St-Ger-
main, parce que tous désapprouvaient I’ Augustana, comme I’avait parfaitement
compris Pierre Martyr Vermigli: ni le cardinal qui I’a proposée, ni les catholi-
ques ne sont préts a souscrire la Confession d’Augsbourg™. Par conséquent, c’est
a tort que Nugent” essaye d’associer Boutheiller et Montluc 3 Paction du
cardinal, et laisse subsister quelque doute au sujet de d’Espence. Je cite Nugent
parce qu’il nous a donné une des meilleures histoires du Colloque et la plus
complete a ’heure actuelle, et aussi parce qu’il est au courant, tout comme
Evennett” d’ailleurs, que d’Espence n’approuva pas la tactique du cardinal.
Néanmoins, ni I'un ni 'autre n’ont tiré les déductions nécessaires de la désap-
probation de d’Espence: 1) aucun des Moyenneurs ne suivit Lorraine dans cette
affaire; 2) tout le mouvement de concorde des «moderati et pacificatores» ne
tenait point en compte I’ Augustana dans son programme. Ce sont [a les deux
corrections indispensables, susceptibles de modifier sensiblement I’ensemble
du récit du Colloque.

Essayons de suivre dans les grandes lignes les principales étapes de cette
erreur (j’en parle au singulier, mais le lecteur en connait les divers aspects)
transmise avec persévérance au cours des générations. Nous en avons saisi
Porigine dans les écrits polémiques de Calvin (point C), confirmée par ceux de
Beze (ctf. point I). Figée dans Ihistoire de La Place, la version calviniste du
Colloque passe en 1571 dans les Commentariorum ... libri tres de Jean de
Serres, en 1576 dans les Mémoires de I’Estat de France de Simon Goulart, pour
étre définitivement consacrée en 1580 dans la célebre Histoire ecclésiastique des
Eglises réformées de France. A propos de cette dernitre, nous devons apporter

91

D’Espence, Apologie .. ., 596.

Vermigli a Bullinger, St-Germain, 4 et 17 octobre 1561, Calvini op., 19.6-9 et 56-59. Si
Vermigli I'avait si bien compris, Béze en était aussi conscient, d’oli son assurance, le
26 septembre, i défier Lorraine 4 signer en premier le texte luthérien (voir ci-dessus point E),
Nugent, Ecumenisme, 210: “D’Espence disapproved of the ‘expedient’ of introducing a
Lutheran text into the colloquy, but maintained that it was done in good faith”.

Evennett, D’Espence, 62 n.

92

93

94

94 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

une précision importante autant que curieuse: dans les pages ot les rédacteurs
(Goulart, Nicolas Des Gallars, Beze, et al.) se sont efforcés de modérer certai-
nes fautes ou inexactitudes de La Place ou d’autres, en omettant certains détails
erronés ou en rectifiant la chronologie, etc., ce sont les interventions des
éditeurs modernes du XIX" siecle, Baum, Cunitz et Reuss, qui se sont donnés
la peine de reconstituer les fautes d’interprétation et les omissions éventuelles
a l’aide de notes «explicatives» en bas des pages, ot la conduite du cardinal de
Lorraine est soigneusement reliée a celle de Bauduin, de d’Espence et des autres
prétendus complices dans I'opération «Augustana». Fideles 2 leurs préjugés,
ces éditeurs ont rédigé leur apparat critique de la méme fagon que celui qu’ils
ont élaboré dans leur édition des lettres de Calvin, aux volumes 18 et 19 de ses
Opera. En dépit des doutes déja exprimés par Soldan et Kluckhohn”, se
demandant qui aurait fait venir les théologiens allemands & Poissy (doutes
susceptibles de remettre en discussion linitiative du cardinal, attestée par sa
lettre apocryphe insérée subrepticement dans ’Histoire ecclésiastiqune, voir
point E), ces éditeurs reviennent a ’opinion de La Place pour rétablir, d’aprés
certaines lettres qui au fait n’en disent pas plus que de simples conjectures: «Ex
iis quae legisti in n. 3452, 3492, 3502 colligimus et Balduinum suas partes in illo
negotio egisse, et Cardinalem statim ab initio ad Augustanam provocasse...»™.
La méme, avec forces citations accumulées sans trop d’esprit critique, en tout
cas sans jamais s’interroger sur le fond de la question, ils s’efforcent de
confirmer une fois de plus la «sententia Calvini», devenue tradition. Mais si
’opinion de Calvin se comprend 2 la lumiere de circonstances historiques
particulieres, ces mémes circonstances font défaut aux éditeurs scientifiques,
qui guident le lecteur vers une interprétation inexacte quoique invétérée.
Fixée, donc, au XVI* siecle par les historiens réformés et accueillie par les
autres auteurs, comme La Popeliniere (La vraie et entiére histoire de ces derniers
troubles, Cologne, 1571), le «récit essentiel» du Colloque réapparait au
XVII* siecle dans I’Histoire universelle de Jacques-Auguste de Thou (1° éd.
latine, 1604), texte illustre — s’il en fiit — et trés connu: il mérite deux mots
d’explication. De Thou, qui, il faut le dire, se montre assez bienveillant a I’égard
de Bauduin et des «mediatores», mélange les fautes les plus curieuses tant au
sujet de Augustana que du De officio pii viri. De la sorte, le récit touchant
Bauduin est peut-étre le plus révélateur de la confusion héritée a ce propos par
les historiens qui le suivirent. Premiére faute: au sujet de la «consultation des
Ministres choisis de Wirtemberg faite trois ans auparavant», c’est-a-dire la
Confessio Wirtembergica, de Thou écrit: «<E Baudouin, Jurisconsulte d’Arras,
comme I’on a s¢li depuis, avoit apporté cette consultation»”. L'auteur, nous le

% Voir ci-dessous la n. 105.

% Calvini op., 18.751 n. Cf. ci-dessus les n. 41-43.
%7 1. A. de Thou, Histoire universelle, 3.73s.

Zwingliana XX, 1993 95




M. Turchetti

savons, se trompe, car Bauduin apporta le De officio de Cassander, non pas une
«consultation» Wurtembergeoise ni une autre confession de foi, quelle qu’elle
tat. Deuxieme faute: de Thou poursuit: «Il [Bauduin] avoit engagé Francois de
Vielle-ville Gouverneur de Metz, 2 faire venir quelques ministres Allemands
de Heidelberg et de Tubingue»; ’historien attribue A Bauduin, qui se trouvait
encore en Allemagne, les fonctions que Navarre confia a Jacques de Tournes.
La confusion de de Thou s’aggrave 2 la page suivante, ot la «consultation» des
Wurtembergeois devient ni plus ni moins que le De officio de Cassander. Apres
quoi de Thou enchaine avec le récit du 26 septembre. Aussi fait-il arriver
Bauduin a temps pour la séance fatidique du 24, avec la Wirtembergica devenue
le De officio: désemparé par le manque de connexion des sources calvinistes,
de Thou en rajoute du sien, brodant malgré lui (on ressent dans ses lignes une
sorte de sympathie & I’égard des «pacificatores») sur des éléments confus
auxquels il a essayé, vainement, de donner une cohésion historique.

Au fil des décennies, les inexactitudes de La Place, agrémentées, a travers
ses épigones, par les mélanges de J. A. de Thou, se déversent dans toutes les
histoires du Colloque de Poissy, sur le cardinal de Lorraine et la Confession
d’Augsbourg, sur le role de Bauduin, etc. Que I'on consulte I’ Histoire d’ Antoi-
ne Varillas ou celle non moins connue de Jacques Basnage, I'on ne sera pas
surpris d’y retrouver le récit habituel, parfois enrichi, comme chez Varillas,
d’une trés vive imagination”. Face 3 la conformité accablante de toutes ces
histoires, qui se répetent consciencieusement jusqu’a utiliser les mémes clichés,
méme un Pierre Bayle dut déposer les armes de sa critique redoutable. Consi-
dérons le cas de Bauduin, parce que c’est au sujet de ce dernier qu’il convient,
par brieveté, de tater 'opinion des historiens sur le degré de développement de
la question générale. Dans le chapitre C de son article «Baudouin», Bayle
montre qu’il accepte la version de la «complicité» avec I'intrigue de Lorraine,
qu’il puise chez Beze (Responsio ad Balduini Ecebolii Apostatae convicia de
1563; en bon historien, il se rapporte 4 la premiére source complete), et qu’il
assaisonne avec les rajouts gratuits de Varillas (dont il cite d’abondants ex-
traits)”. Ainsi 'on ne s’étonnera pas si les notices sur Bauduin et les sujets
connexes, qu’on trouve au X VIII*siecle dans les nombreux Mémoires encyclo-
pédiques comme ceux de Jean Pierre Nicéron'™ ou de Jean Noél Paquot™,
reproduisent la méme version devenue officielle.

*® A, Varillas, Histoire de Charles IX, 2 vol., Paris 1686 (1 éd. 1683), 1.91s.; J. Basnage, Histoire

de la religion des Eglises réformées depuis Jesus-Christ jusqu’a présent, 2 vol., Rotterdam,

1725 (17 éd. 1690), 2.422.

P. Bayle, Dictionnaire historique et critique, nombreuses éditions (1™ éd. en 2 vol., Rotterdam,

1695s.), art. Baudouin; voir aussi les art. Beze, Calvin, Hotman, etc.

1% J. P. Nicéron, Mémoires pour servir a I’histoire des hommes illustres dans la république des
lettres, 40 vol., Paris, 1727s., 28.255-277.

1% J. N. Pagnot, Mémoires pour servir a histoire littéraire des dix-sept provinces des Pays-Bas,
de la Principauté de Ligge et de quelques contrées voisines, 18 vol., Louvain 1763s., 3.71-99.

99

96 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

Puis vint I’époque des monographies sur Bauduin, ou la question de la
Confession d’Augsbourg au Colloque de Poissy continuait & former le centre
de sa biographie. Johannes Gottlieb Heineccius en 1738, Julius Heveling en
1871 et August Wiquot en 1890 eurent le mérite de s’attacher au Bauduin
juriste, historien, iréniste et diplomate'”. Tandis que sa personnalité en sortait
enrichie et bien illustrée, son attitude religieuse n’en restait pas moins obscure
et comme ternie a cause de ses complicités indiscutées avec Lorraine au
détriment des réformés. En ce XIX" siecle, les progres dans la méthodologie
historique de I’école allemande, bien attestés par les éditeurs de I’ceuvre monu-
mentale de Calvin, dont nous avons néanmoins évoqué les limites dans 'inter-
prétation de notre question, sont également évidents dans I’école historique
francaise, celle des fréres Haag et d’Henri Bordier, rédacteurs de La France
protestante'®. Ce sont eux qui ont tenté les premiers de retoucher le portrait de
Bauduin sans rien changer, cependant, a sa complicité avec Lorraine. On limite
a I'indispensable ses changements de religion pour lui attribuer sans broncher
le double réle de défenseur et de ’Augustana et du De officio. Opinion
désormais bien connue, dont certaines formulations ne laissent pas d’étonner
a plusieurs titres, par leur candeur dans le cas du baron Alphonse de Ruble:
«Bauduin apportait au prince (le roi de Navarre) la consultation d’un théolo-
gien, nommé Georges Cassander, fort renommé en Allemagne, en faveur de la
Confession d’Augsbourg, qu’il présentait comme le remede a tous les maux de
la religion»'". Nous y saisissons la confusion de La Place, dans la variante de
J. A. de Thou, trés bien conservée aprés un parcours de trois siecles.

Au regard de ces historiens, qui procédent en ordre compact, ce n’est que
justice que de mentionner les rares exceptions de ceux qui ont soulevé un doute
sur les «intrigues» du cardinal: Wilhelm Gottlieb Soldan, et peu aprés August
Kluckhohn, qui ont compris qu’il ne fallait peut-étre pas attribuer a Lorraine
I'initiative de la convocation des théologiens allemands'®. Mais ils n’ont pas tiré
les conséquences de cette «découverte» en se demandant quel aurait été vérita-
blement le role du cardinal, et ils ne sont pas allés non plus jusqu’a contester
authenticité de la lettre de Lorraine reproduite dans I’ Histoire ecclésiastique
réformée (dont nous avons parlé a notre point E). Egalement méritoire est la

192 . G. Heineccius, «Balduini vita» en téte de son éd. des ceuvres juridiques de B., Jurisprudentia
Romana et Attica, t. I, Lugd. Batav. 1738; I. Heveling, De F. Balduino turis consulto eiusque
studiis irenicis atque politicis, Bonn 1871; A. Wiguot, E. Balduin d’Arras, Jurisconsulte,
Historien et Théologien diplomate, Arras 1890.

19 ou vie des protestants frangais..., 10 vol., Paris, 1846s.; 6 vol., 1877s., 2¢ éd. (A-G).

4 A. de Ruble, Antoine de Bourbon et Jean d’Albret, 4 vol., Paris 1881s., 3.192; en note le renvoi
est 2 de Thou, I. c.

1% W. G. Soldan, Geschichte des Protestantismus in Frankreich bis zum Tode Karls IX., 2 Bde.,
Leipzig 1855, 1.531s.; hrsg. von A. Kluckhobn, Briefe Friedrichs des Frommen, Kurfiirsten
von der Pfalz, mit verwandten Schriftstiicken, 2 Bde., Braunschweig 1868s., 1.208, cf. 215 et
231.

Zwingliana XX, 1993 97




M. Turchetti

tentative de Joseph Duquesne, qui a essayé de remettre en discussion plusieurs
jugements sur Bauduin, et qui a enregistré un autre doute en relation a I’ Augus-
tana: «peut-Ctre aussi avec la mission officieuse d’appuier les négociations
entreprises pour obtenir envoi des théologiens allemands au Colloque»'™.
Comme onlevoit, il faut considérer comme un progres un simple doute soulevé
ca et 13, silourd est le poids de la tradition historiographique.

Point n’est besoin de discuter ici les positions des historiens du XX siecle
que, d’ailleurs, nous avons déja eu 'occasion de mentionner. Quoi qu’il en soit,
le probleme de la Confession d’Augsbourg 3 Poissy, liée 2 la conduite du cardinal
de Lorraine, est demeuré mal posé dans I’historiographie officielle, c’est-a-dire
chez tous les historiens de quelques tendances ou écoles ou nations qu’ils
soient. Pour en donner la preuve, n’ayant que I'embarras du choix, nous
appelons a la barre ['un des historiens parmi les plus doués et les plus connus
a ’heure actuelle, que nous citons a titre d’exemple comme aboutissement de
la tradition historiographique sur le sujet présent. Il s’agit de Donald R. Kelley
qui, dans une page conclusive de sa monographie sur Frangois Hotman, résume
ses réflexions au sujet de la Confession d’Augsbourg, de Bauduin et du cardinal
de Lorraine en ces termes:

[a] “In general Baudouin rested his hopes on the Augustana, broadly
construed, and agreed with the German princes that the main problem
was to find a practical modus vivendi, a political solution, rather than
theological precision. To this extent Baudouin seems to be not only a
nicodemite but also, through an ingenious adaptation of legal humanism
to contemporary dilemmas, a kind of proto-Politique”. [b] “It is a
technical point of largely antiquarian interest whether Baudouin was a
professing Calvinist or a Lutheran at this stage; very likely it remains in
the eye of the beholder. Essentially, Baudouin’s purpose was ecumenical,
and the Augsburg Confession offered the only possible common
ground”. [c] “This hostility [entre Béze et Lorraine] was much increased
when, on the 24 September, the Cardinal demanded to know if those of
the ‘new religion’ would subcribe to the Augustana. This was precisely
the strategy that Baudouin had been urging — and the Calvinists expect-
ing — all along™".

Pour le lecteur «benevolus», qui nous a suivi jusqu’ici, ces jugements
historiques se passent de commentaire, parce qu’ils représentent la somme de
la confusion qui apres un itinéraire de quatre siécles s’est imposée de maniére,
semble-t-il, définitive. Chaque historien rajoutant du sien (souvenons-nous de
de Thou et de Varillas), I’on peut constater ici, au point [b], encore une alchimie

1% J. Duguesne, F. Bauduin et la Réforme, dans: Bulletin de I’Académie delphinale, 5¢ série, 9,
1917, p. 15 du tiré a part.
197 Kelley, Hotman, 136, 137-138, 140. Cf. Erbe, Bauduin, 133.

98 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

bizarre non moins qu’obscure entre nicodémisme et humanisme juridique, qui
nous rameéne a la méme remarque: face a des données contradictoires et
incompatibles, les historiens (en général) ont transféré leur propre confusion
conceptuelle dans le personnage étudié, pour lui attribuer un confusionnisme
confessionnel («caméleontisme», «écébolisme», «<moyenneurisme», etc.) et in-
tellectuel («augustoconfessionnisme», «cassandrianisme», «nicodémisme»,
«proto-politique», etc.), qui les a tirés d’embarras. Mais tout cela aux dépens
de la compréhension d’un processus historique qui a son importance.

Conclusions

Dressons un bilan en quelques mots sur les résultats de cette étude. Nous
énongons nos conclusions sur trois niveaux d’importance historique croissante.

1) Au premier niveau se situe la mise au point sur la conduite de personnages
secondaires, quoique révélateurs, comme Bauduin, d’Espence et les autres
Moyenneurs. Contrairement aux acquis de la tradition historiographique, 'on
vient de prouver que leur projet de concorde n’avait aucune relation avec la
strategle de concorde par P'intermédiaire de la Confession d’Augsbomg, pro-
posée par le cardinal de Lorraine. C’est pourquoi il faut corriger les opinions
des contemporains, surtout du cdté réformé (Calvin, Beze, Hotman, Chandieu,
La Place et ainsi de suite), dont le jugement était troublé par la crainte des
dangers qui menagaient la Réforme en France.

ii) Cependant, notre recherche propose quelque chose de plus quun réexa-
men de ces auteurs et de ce qu’ils ont dit: elle s’efforce d’expliquer I’attitude
d’un personnage de premier plan, celle du cardinal de Lorraine. Sa «sincérité»,
qui constitue un véritable probleme historique, doit étre envisagée de deux
points de vue.

a) Les réformés, Calvin en téte, ont soutenu que le cardinal n’était pas
sincere lorsqu’il proposa i Beze de signer la Confession d’Augsbourg en laissant
entendre qu’il la signerait aussi. Mais il s’agit 13 d’un paradoxe puisqu’il est
certain que le cardinal n’envisageait aucunement de faire profession de luthé-
ranisme. On a suggéré qu’il s’agissait 12 d’une feinte destinée a semer la zizanie
entre les réformés et luthériens. Faut-il songer 2 tant de mauvaise foi chez ce
personnage, le traiter comme un fier-a-bras ou comme le méchant de la fable,
celui qui aurait tout giché a Poissy par caprice? Cela ne serait pensable que si
¢’était lui quiavait convoqué les théologiens allemands a Poissy. Or, nous avons
vu qu’il n’en est rien, notamment en démontrant que la lettre qui soutient cette
hypothése, dans I’ Histoire ecclésiastique, ne peut étre qu’un faux. Il y a mieux
et plus: lorsque le roi de Navarre prit I'initiative de faire venir des théologiens
allemands a Poissy — car ¢’est bien lui qui en prit initiative — il se proposait
précisement de déjouer les initiatives de Lorraine, qui commengait i échapper

Zwingliana XX, 1993 99




M. Turchetti

au controle des dirigeants. Antoine de Bourbon s’en explique en disant au
ministre Pierre Boquin, porte-parole de la délégation allemande: «Ego, cum
talem esse hominis [Card. Loth.] animum deprehendissem, vehementer cupie-
bam adesse eos [theol. Germ.], per quos tanta inconstantia comprimi commode
potuisset»'®. Nous trouvons dans le témoignage des théologiens allemands
eux-mémes une preuve de plus, mals une preuve écrasante, que cette convoca-
tion allait contre les intéréts du cardinal, comme nous I'avons démontré par
d’autres voies. Celui-ci n’a donc pas pu écrire la lettre a Vieilleville que les
réformés ont forgée et publiée dans leur Histoire ecclésiastique.

b) Toujours est-il que le probleme de la sincérité du cardinal, pour étre
correctement posé, doit étre examiné du point de vue de Lorraine lui-méme.
Sa conduite suit une constante: son idée de concorde, qui prévoit de ramener
les fourvoyés dans 'Eglise traditionnelle. Ce programme, tel qu’il est encore
exposé dans son Memorandum, s’accorde avec celui des Moyenneurs, qui
songeaient 3 des concessions réciproques sur le plan de la doctrine et de la
discipline, en se basant sur les textes confessionnels anciens, comme le Symbole
des Apotres. Apres le 16 septembre, le cardinal insére une variante dans son
programme de concorde, qui implique la Confession d’Augsbourg comme
phase intermédiaire: amener les réformés i souscrire Iarticle de la consubstan-
tiation, pour les persuader ensuite d’approuver la transsubstantiation (qu’on
me pardonne ce schématisme, utile au moment conclusif). Ce faisant, le cardinal
se retrouve isolé, car il ne parle plus «qu’en son propre nom», non plus au nom
des Moyenneurs ni des prélats. Cette maniére de voir les choses (réintégrées
dans le tissus historique), cette maniére qui était la sienne, est a notre avis la
seule et, en tous cas, la plus correcte d’envisager le role de la Confession
d’Augsbourg et celui du cardinal de Lorraine au Colloque de Poissy.

iii) Une conclusion enfin de pure histoire des idées. Il s’agit de distinguer
entre les deux programmes, celui de I’Augustana et celui du De officio pii viri.
Ces deux programmes ont été confondus par tous les historiens qui ont mélé
les théoriciens de la via media 3 la stratégie du cardinal de Lorraine proposant

1% Diller et Boquin & P'électeur Frédéric, «Bericht tiber ihre Verrichtungen in Frankreich»,
Heidelberg, Dec. 1561, Briefe Friedrichs, 1.219. Ce premier entretien eut lieu le vendredi
7 novembre chez le roi de Navarre, qui opportunément «narrare quaedam coepit de Card.
Loth. astutiis ac fraudibus deprehensis in Possiaca illa synodo», 218. Si 'on cherchait encore
une preuve irréfutable du bien-fondé de ce que nous venons de démontrer (que ce fut le roi
de Navarre et non le cardinal de Lorraine 2 avoir traité toute affaire avec les théologiens venus
d’Allemagne), il suffirait de rappeler que ce fut toujours le roi de Navarre a congédier ces
théologiens, et encore lui qui donna cent couronnes i chacun; un geste qui convenait bien &
celui qui les avait convoqués: «Theologi Palatini Electoris, et Ducis Wirtembergensis, hodie
hinc discesserunt reversuri ad suos ... Ubi Navarrus videt tempus inutiliter teri, ac hyemem
instare, significavit se maximam gratiam ipsis habere ... Dimittens ipsos dedit singulis centum
coronatos ...»; Hubert Languet 3 Ulrich Mordeisen, Paris, 26 nov. 1561, Arcana, 2.159. (je
dois ce renseignement précieux A I"obligeance de Madame Béatrice Nicollier, qui prépare une
these sur Hubert Languet).

100 Zwingliana XX, 1993

Une question mal posée: La Confession d’Augsbourg

la Confession d’Augsbourg au Colloque de Poissy. Ces deux programmes
éraient absolument différents, comme nous ’avons constaté i plusieurs repri-
ses. Or, si cette confusion a pu se produire, la raison n’en est pas directement
ni uniquement liée a I'histoire du Colloque de Poissy, si compliquée fiit-elle.
Lorigine de la confusion, si 'on peut dire, remonte plus loin au fait que les
historiens ont méjugé les différences et les particularités de deux positions
théologiques et «idéologiques», qui sont pourtant distinctes 'une de I'autre.
Nous pouvons dire qu’il s’agit 12 de deux traditions intellectuelles et doctrina-
les, méthodologiques et historiques, qui ont abordé les problemes de la Réfor-
me de maniére différente. Tandis que la premiere (celle de la Confession
d’Aungsbourg) s’est vouée a la séparation de I’Eglise traditionnelle pour édifier
une autre Eglise rénovée et purifiée; la seconde (celle du De officio pii viri) s’est
consacrée 2 la récupération de ceux qui s’en sont séparés, afin de restaurer le
vieil édifice déclinant de I’Eglise catholique, apostolique, romaine. Qu’il s’agit
de deux traditions lointaines, nous pouvons le constater en pensant 2 leurs
représentants respectifs. L'une est la ligne réformatrice incarnée par Luther et
représentée, au milieu du XVI°siecle, par les Brenz, Andrée, Flacius Ilyricus,
etc. Lautre est la tradition réformiste personnifiée par Erasme, dont les Cas-
sander, d’Espence et Bauduin étaient alors les épigones.

Revenant i la confusion dont il est question, nous croyons pouvoir en
détecter la cause véritable dans le fait que les historiens ont trop négligé le role
décisif de la théorie de la concorde, dont il est parfois difficile de percevoir les
nuances et les diversifications. Pour en rester a notre cas particulier, nous avons
vu que la via Augustana s’était distinguée comme une via discordiae, alors que
le De officio pii viri montrait la via media, ou via regia, aboutissant 2 la
concorde religieuse proprement dite.

C’est a ce niveau plus important que notre étude voudrait apporter une
contribution a ’histoire de la pensée religieuse et politique du XVI siecle, en
attirant Iattention des historiens sur la nécessité de connaitre plus i fond les
traits distinctifs de la problématique de la concorde.

Prof. Dr. Mario Turchetti, 53, rte de Frontenex, 1207 Genéve

Zwingliana XX, 1993 101




